Ontmoetingen met je ‘zelf’
Wat kunstenaars je aanbieden

Francis Gastmans



Dit boekje is een omwerking van mijn jaaropdracht voor het eerste jaar Kunst
en Cultuur aan de Academie van Berchem (2019-2020):

Kies tien kunstenaars of kunstwerken die je aanspreken en bouw daar een
virtuele tentoonstelling rond. Je mag werken rond een thema.

Als thema koos ik ‘Ontmoetingen met je zelf’.

Met dank aan Joke Schrauwen, de creatieve docente, voor de uitdaging.

Ontmoetingen met je ‘zelf’ - Wat kunstenaars je aanbieden
Tekst en vormgeving: Francis Gastmans
Versie 11.2 - 2025

Ilustratie: Een portret tweemaal afgedrukt, over elkaar
Origineel: Geertje Kapteijns - Portrait XVI — mandala in oker en lila, 2018, acrylverf
op papier, 250 gsm, 19,5 x 16 cm (zie p.27)

https://francisgastmans.com/
francisgastmans@icl m

Je mag al de teksten op mijn website vrij gebruiken. Meer nog, het doel van het delen
van mijn gedachten is dat je ze zou gebruiken om daarmee kritisch-onderzoekend je
inzichten en die van anderen onder de loep te nemen. Gelieve wel respect te hebben
voor het copyright en steeds mij als bron te vermelden wanneer je een stukje kopieert.
Dank je.


https://francisgastmans.com/
mailto:francisgastmans@icloud.com

Wat moet je met dit boekje?

Dit is niet zomaar een boekje om snel eventjes te ‘lezen’. Het is een
Pad-vinder boekje!, een tekst om mee op tocht te gaan, een
uitnodiging om scherper waar te nemen, zonder oordelen, en
(misschien) iets te vinden rond het begrip ‘zelf’.

Er komen verschillende kunstenaars ‘aan het woord’. De inleidende
tekst bij elke kunstenaar is slechts een korte schets, soms erg kort. Het
is slechts een hanger om een kleed aan op te hangen. Om het volledige
verhaal te kunnen vatten en tot zijn recht te laten komen, is het
daarom nodig om op de links in de tekst te klikken, de video’s te
bekijken en de interviews te beluisteren of te lezen. Enkel zo kan je de
kunstenaar ontdekken en het werk waar het over gaat.2

Na de presentatie van de kunstenaar en haar werk, plaats ik een aantal
reflecties. Mijn intentie is om aan de grenzen van je denken te trekken
en aan je beeldvorming rond het begrip ‘zelf’. Nergens is er echter
sprake van ‘juist’ of ‘fout’, ‘waar’ of ‘niet waar’. Wat voor jou het
begrip ‘zelf” inhoudt, is ‘waar’, dat stel ik niet in vraag. Mijn intentie
is niet om te komen tot één visie. Dus vind je in de tekst vragen die
elkaar soms tegenspreken.

De kunstenaars staan in alfabetische volgorde.

Dit boekje nodigt je uit om traag te lezen. Neem de tijd die het van je
vraagt, blader er door, kom er op terug. Gebruik het de volgende
maanden om gezellig wat met kunst bezig te zijn en met het thema
‘zelf” en dus ... met jezelf.

Francis Gastmans

1 Meer over Gidsen en Pathfinders in: Padvindend leiderschap - Samen de juiste weg

vinden
2 Alle links in deze tekst werden op 2/11/24 nogmaals gecontroleerd.


https://francisgastmans.com/boeken/
https://francisgastmans.com/boeken/

Over het thema ‘zelf’
Beeldende kunstenaars
Marina Abramovic¢
Bang Hai Ja

Louise Bourgeois
Berlinde De Bruyckere
Jeanne-Claude Denat & Christo Javacheff
Rackie Diankha
Geertje Kapteijns
Kithe Kollwitz
Chiharu Shiota

Bill Viola

Rik Wouters

Francis Gastmans

14
17

23
26
29
32
35
38
41



Over het thema “zelf’

Ik heb een volledige tekst gewijd aan het thema ‘ik-wand’,’identiteit’
en ‘zelf’. Het is nuttig deze tekst te lezen: Ik, Identiteit, Zelf
Hieronder enkele lijnen uit die tekst.

Het is tevens nuttig de tekst te lezen:
Hoe vertel je je levensverhaal?

Wie is je ‘zelf’?

Je kunt het begrip ‘zelf” op verschillende manieren benaderen.3

* Je kunt ‘zelf” benaderen als een object of als een persoon, als ‘iets’
dat nauwkeurig kan worden omschreven. Je spreekt dan van ‘het zelf’.
‘Het zelf” of ‘het Zelf” heeft een innerlijke structuur of een kern die
onveranderlijk is (voor sommige mensen zelfs eeuwig, een ziel). ‘Het
zelf” is een punt waar alles samenkomt en waar alle gevoelens,
gedachten en handelingen uit vertrekken. ‘Het zelf” is de plek voor
zelfevaluatie.

Bij het praten over ‘het zelf” verschijnt het beeld van een figuur, een
autoriteit, een persoon of verpersoonlijkt aspect binnen in jou. Wat
hoort dan niet bij ‘het zelf’? Deze vraag is vooral belangrijk wanneer
je praat over ‘het authentieke zelf’, ‘het Hogere zelf” of ‘het Essenti€le
Zelf’ in jou. Is ‘het zelf” een ‘feit’?4

e Je kunt ‘zelf’ zien als een netwerk van elementen. Dicht bij het
centrum van het net hebben de kenmerken van ‘zelf’ een bestendig-
heid en aan de rand van het net vervullen ze veeleer een sociale
functie of rol. De elementen van het netwerk bewegen flexibel. Aan de
randen van het netwerk ‘zelf” is er veel verandering, in de kern van het

3 De drie manieren om naar ‘zelf’ te kijken die hier worden beschreven houden
verband met de keuze uit de drie grondpatronen: lijnig, systemisch of lemniscatisch.
Lees meer in: Drie grondpatronen om je leven te be-leven

4 Lees meer in: Hoe je zelf ‘feiten’ creéert - Vier soorten feiten

-1- Versie 11.2


https://francisgastmans.com/korte-teksten/
https://francisgastmans.com/korte-teksten/

netwerk weinig of niet.

* Je kunt ‘zelf” herkennen en beleven als een dynamisch, nooit
eindigend proces (dus niet als een ‘iets’), een voortdurende beweging
van vormen en omvormen. De ervaring ‘zelf’ groeit en ontwikkelt
zich van bij je geboorte tot aan je dood. ‘Zelf” is een nu-gebeuren, niet
iets uit het verleden of iets van de toekomst. Er is geen bestendigheid,
of toch wel, de bestendigheid van de verandering.

Om over ‘zelf’ te communiceren vertel je in de drie gevallen een
verhaal. Dit brengt mij er toe om ‘zelf” in de eerste plaats te zien als
een verhaal. ‘Zelf” of ‘het zelf” is slechts een ‘realiteit’ als het wordt
verteld (in woorden, beelden of daden; tegen jezelf en naar anderen).

Zeltbeeld

Je zelfbeeld is het beeld dat jij je vormt over wie jij ‘bent’, het beeld
dat jij vormt over je ‘zelf’. Het is het beeld dat je innerlijk ervaart en
waarvan je meent dat je het uitstraalt en waarvan anderen iets kunnen
waarnemen. Het is een beeld, een voorstelling, een door jou verteld
verhaal, een eigen interpretatiec. Het stoelt op je persoonlijke
ervaringen, je opvoeding en je socialisatie. Je hebt daarbij ook gebruik
gemaakt van de beelden en verhalen die leven in je cultuur. Wanneer
je ‘zelf’ ziet als ‘iets’ (‘het zelf”) is de kans groot dat de vorm van je
zelfbeeld ook statisch is. Je ziet je eigen verhaal als ‘waar’ en bent
vergeten dat het opgebouwd is met gedachten, beelden, voorstel-
lingen, interpretaties. Dat zelfbeeld ‘ben’ je echter niet.

Vanuit een andere hoek bekeken groeit en past je zelfbeeld zich aan.
Het verwijst naar hoe jij vandaag naar jezelf kijkt en over jezelf
oordeelt. Waar je vandaag bv. zegt: “Dit kan ik niet. Dit hoort niet bij
mij.” kunnen ervaringen, een opleiding of een coaching als resultaat
hebben dat je inziet: “Dit kan ik wel, indien ik dit wil. Ik ben meer en
kan meer dan ik dacht.”

Wie je vandaag meent dat je ‘bent’ is een beeld dat gegroeid is uit je
ervaringen. Er waren op ieder moment in je leven alternatieve visies,

-2- Versie 11.2



alternatieve conclusies, alternatieve inzichten. Wie je vandaag meent
dat je bent, had je ook niet kunnen zijn. Je waarnemen, je denken, je
reflecteren en je besluiten zijn steeds begrensd, ook de innerlijke
waarnemingen, de waarnemingen van ’je zelf” en het denken over wie
je ‘zelf’ bent.>

Je zelfbeeld is het beeld waar je naar verwijst door je gedrag (= je
handelingen, je woorden, je uitingen, je reacties, je lichaamstaal) en
het op deze wijze voor anderen ‘zichtbaar’ maakt. Het is het verhaal
dat je zendt naar anderen.

Valt je zelfbeeld samen met jouw ‘buitenkant’? Moet het samenvallen?
Of kan het niet samenvallen? Laat jij je zelfbeeld samenvallen met je
‘identiteit’, ... steeds, soms, altijd? In welke mate drukt de uiting van
je zelfbeeld je ‘zelf’ uit op dit moment?

Hoe ‘waar’ is jouw verhaal over je ‘zelf” en je leven?

Geen enkel levensverhaal of verhaal over je ‘zelf” is volledig
‘objectief” waar, geen enkel beeld is ‘af’. Welk verhaal er ook wordt
verteld en door wie, het is steeds subjectief. Is het soms ‘onwaar’?
Wat is ‘waarheid’?¢ Eigenlijk doet het er niet toe of je verhaal
‘helemaal waar’ is.

Beter is het om te aanvaarden dat ieder levensverhaal ‘selectief
authentiek’ is. D.w.z. je bent (was) op ieder moment beperkt authen-
tiek, namelijk zo authentiek, zo 'echt' als de situatie toelaat (toeliet)
... voor jou, vanuit jouw perspectief, vanuit jouw mogelijkheden. Op
ieder moment maak jij jezelf zichtbaar, zeg je wat je voelt, ervaart en
ziet, zonder daarmee alles van jezelf zichtbaar te willen en te kunnen
maken. Dit laatste is gewoon een onmogelijke eis, dat kan gewoon
niet. leder levensverhaal is een selectie gemaakt door de verteller.

5 Je leest meer over de grenzen van je waarnemingen in: De Held met de Duizend
renzen en Uitdagingen
6 Lees meer in het hoofdstuk ‘Wat is waarheid?’ in de tekst: Hoe je zelf ‘feiten’ creéert -
Vier soorten feiten - p.48

-3- Versie 11.2


https://francisgastmans.com/korte-teksten/
https://francisgastmans.com/korte-teksten/

Het beeld dat anderen zich van jou vormen en het verhaal dat ze over
jou vertellen valt zelden of nooit volledig samen met jouw innerlijk
beleefd zelfbeeld. Daarnaast wordt je zelfbeeld mee gevormd door wat
de mensen die jou ontmoeten jou vertellen over jou. Het beeld van de
anderen over jou heeft een beinvloedende rol.

Beter is het om te aanvaarden dat een herinnering een constructie is,
een her-inneren. Je raadpleegt niet gegevens die ergens onveranderd
liggen opgeslagen in jou. Immers op het moment dat je iets opslaat is
dat reeds een interpretatie. Ja, een foto of een video kan je helpen te
her-inneren, maar ook dan blijft het verhaal bij de foto of de video een
her-interpretatie en her-actualisatie van het materiaal.

Beter is het om te aanvaarden dat het verhaal van een relatie of een
ontmoeting per definitie eenzijdig is, zelfs al laat je alle betrokkenen
aan het woord. leder levensverhaal bestaat uit een enorme hoeveelheid
relaties en ontmoetingen, kort of lang, soms zeer kort. leder verhaal is
per definitie eenzijdig.

Kunstenaars als inspiratiebron

Kunstenaars kunnen je inspireren om op een andere manier naar jezelf
en naar je ‘zelf” te kijken. Denk bij ‘kunstenaars’ niet alleen aan wie in
musea of galeries wordt getoond. Je ontmoet allerlei andere
‘kunstenaars’ via een boeiend boek, een aangrijpende film, een
interview op radio of tv, een concert, een yoga-leraar, een leraar of
begeleider die werkt op een creatief-kunstzinnige manier. Een
‘kunstenaar’ is iemand die zichzelf uitdrukt (telkens opnieuw zich
tracht uit te drukken) op een bijzonder persoonlijke, zorgzame, diepe
en creatieve manier in een van de vele talen.

-4 - Versie 11.2



Een eigen-zen-nige gedachte:

Leven is een dynamisch, interafhankelijk, niet eindigend proces,
dat zich uitstrekt in alle richtingen.
‘Leven’ is overal volledig ‘leven’.
Alle levende wezens maken gelijk deel uit
van die dynamiek en transformeren voortdurend.
Het gaat om een doorlopend proces
dat misschien nooit of ooit is begonnen
en misschien nooit of ooit zal eindigen.

‘Mens zijn” is als dynamisch proces
slechts één van de vele aspecten van ‘leven’

‘Leven’ eindigt niet met sterven.
‘Het leven” wel, want dan heb je het proces ‘leven’
tot een object gemaakt.
Dan geef je het grenzen en
wil je het object kunnen lokaliseren in tijd en ruimte.
‘Het leven” moet dan ergens aan te wijzen zijn
(“Dit is het en dit is het niet.”),
het moet ergens beginnen en ergens eindigen.
Objecten zijn menselijke producten
en hebben sowieso een begin en een einde.

Het wordt nog meer eindig wanneer je het hebt over
‘mijn leven’ of ‘haar leven’.
Je beweert dan dat je leven ‘bezit’.
‘Leven’ kan je niet bezitten,
het is onpersoonlijk en allesomvattend

-5- Versie 11.2



Beeldende kunstenaars

Beeldende kunstenaars vertrekken vanuit een niet-weten en toch
nemen ze een standpunt in, een voorlopig standpunt of een ‘open’
standpunt. Een stand-punt (letterlijk) biedt een beperkt perspectief.
Kunstenaars bieden je in hun werk iets dat ‘ontmoetbaar’ is. Door de
keuze van het materiaal en de uitdrukkingsmiddelen kunnen hun
werken honderden tot duizenden jaren ‘aanwezig’ blijven (bronzen
beelden) of zijn ze zeer vluchtig, een momentopname dat zich kan
herhalen (een performance) of een werk dat slechts tijdelijk
‘bestaat’ (bv. de werken van Jeanne-Claude Denat en Christo worden
na twee weken vernietigd; Shiota stelt haar kunst slechts tijdelijk op,
steeds werkt ze ver-nieuw-end).

Ik heb gekozen voor voornamelijk vrouwelijke kunstenaars. Ik heb me
beperkt tot negen vrouwen (zeven internationaal bekend, twee lokaal
bekend) en twee mannen. Mijn keuze is een persoonlijke verbinding
met de kunstenaar of met het werk. Ik breng deze kunstenaars samen
omwille van het thema, niet om enige artistieke gelijkenis of kwaliteit.
De betrokken kunstenaars zullen het niet steeds eens zijn met mijn
interpretatie van hun werk.

Ik herken in hun onderzoek en hun werk, diverse beelden van ’zelf’:
een betekenisvolle aanwezigheid, een transitioneel fenomeen
(Abramovic), een lichtgevend wezen (Bang Hai Ja), een levenslange
innerlijke strijd (Bourgeois), een metamorfose (De Bruyckere), een
wezen dat je pas kent als je het even verbergt (Denat & Christo), een
te vertellen verhaal (Diankha), een herkenning en een erkenning
(Kapteijns), een verbindend en sociaal wezen (Kollwitz), een
emotioneel en relationeel netwerk (Shiota), een voortdurende
beweging (Viola), iets wat door passie uit het beeld breekt - uiterlijk
en innerlijk (Wouters).

-6- Versie 11.2



Alvorens verder te gaan, een waarschuwing van Leonora Carrington,
de laatste surrealiste (1917-2011) tijdens een interview:

“Canvas is an empty space. It is a visual
world. You want to turn things into a kind of
intellectual game, its not. It'’s a visual world,
which is totally different. You re trying to
intellectualise something desperately and
you 're wasting your time. You can
understand by your own feelings about
things. If you see a painting for instance, that
you like. The visual world is to do with what |
we see as space, which changes all the time.”

“Het canvas is een lege ruimte. Het is een visuele wereld. Je wilt er
een soort intellectueel spel van maken, dat is het niet. Het is een
visuele wereld die totaal anders is. Je probeert wanhopig iets te
intellectualiseren en je verspilt je tijd. Je kunt je eigen gevoelens over
dingen begrijpen. Als je bijvoorbeeld een schilderij ziet dat je leuk
vindt. De visuele wereld heeft te maken met wat we zien als ruimte en
die verandert voortdurend.”

-7 - Versie 11.2


https://nl.wikipedia.org/wiki/Leonora_Carrington
https://www.youtube.com/watch?v=lqXePrSE1R0&t=307s

Marina Abramovic

De kunstenaar

Marina Abramovi¢ is een
Servische video- en performance
kunstenaar (Belgrado, 1946). Ze
woont en werkt in New York.
Vanaf haar eerste performances
experimenteert de kunstenaar
met de grenzen van het menselijk lichaam. Ze test wat het lichaam aan
pijn kan verdragen en tart het uithoudingsvermogen. Als een welhaast
wetenschappelijk experiment legt ze in haar performances de aard van
de menselijke natuur bloot. In veel van haar streng gereguleerde
performances is zij volledig naakt. Voor Abramovi¢ is haar lichaam
haar kunstwerk. Ze wil niet alleen de fysieke maar ook mentale en
relationele grenzen onderzoeken. Interactie staat dan ook centraal in
haar werk, interactie tussen de toeschouwer en het kunstwerk. Pas dan
is voor Abramovi¢ een werk compleet. Het kunstwerk an sich betekent
niets. Daarom noemt ze haar werken transitionele objecten.

Je vindt veel filmpjes over haar werk op YouTube.

De filosofie van Abramovi¢ in 6 minuten. De toekomst is MAI

In 2010 was er een grote retrospectieve tentoonstelling in het MoMa,
Museum of Modern Art in New York. Het betekende een terugblik op
haar oeuvre, maar vooral een eerbetoon aan haar onbetwistbare
bijdrage aan de recente geschiedenis van de kunst als pionier van de
performancekunst. Zij was zelf ‘subject’ voor haar performance “The
Artist is Present”. Drie maanden lang zat ze zes dagen per week acht
uren per dag onbeweeglijk op een stoel aan een tafel (die later werd
weggenomen). De bezoeker kon plaats nemen op een stoel tegenover
haar. De bezoeker mocht haar aankijken, maar niet met haar praten of
haar aanraken.

-8- Versie 11.2


https://mai.art/about-mai
https://www.youtube.com/results?search_query=Marina+Abramovic
https://www.theartcouch.be/videos/de-filosofie-van-marina-abramovic-in-6-minuten/
https://www.youtube.com/watch?v=M4so_Z9a_u0
https://www.youtube.com/results?search_query=the+artist+is+present+full+movie
https://www.youtube.com/results?search_query=the+artist+is+present+full+movie

~

EESENT

-9- Versie 11.2



Reflecties

‘Fysiek aanwezig zijn’ is voor haar een van de fundamentele
kenmerken van een ‘persoon’ of een ‘zelf’. Abramovi¢ heeft dit tot het
uiterste willen onderzoeken. Ik heb al de beschikbare video’s meer-
maals bekeken en steeds ben ik erg ontroerd door de opstelling, de
houding van de kunstenaar en van de bezoekers. Ik ervaar haar werk
als geweldig krachtig in zijn eenvoud.

“Be present” In welke mate ben jij nu aanwezig, nu, op de plek waar
Jje nu staat of zit en bij wat je nu doet, terwijl je deze woorden leest?
Wat maakt het moeilijk om helemaal ‘hier’te zijn?
Indien je niet volledig aanwezig bent, waar ben 7jij’ dan, of misschien
beter, welk stuk van je ‘zelf” is ergens anders?
Hoe voelt het aan wanneer je helemaal je ‘zelf’ bent in dit moment?
Hoe voelt het aan om helemaal ‘zelf’ te zijn in dit moment?

‘Volledig aanwezig zijn’ vereist vertrouwen. Het werk van Abramovic¢
steunt sterk op vertrouwen. Hoe veilig jij je voelt speelt daarin een
grote rol. ‘Veiligheid’ is een gevoel dat jij uitzendt. Het is niet iets dat
een externe macht je biedt (bv. ouders, politie, bewakingsagenten of
God) al zal die jouw gevoel kunnen ondersteunen. Ook dit heeft
Abramovi¢ tot het uiterste ervaren. Je zult meer of minder (delen van)
je ‘zelf” tonen in de mate dat jij vertrouwen geefft.

Met haar term ‘transitionele objecten’ wijst Abramovi¢ tevens op de
dynamiek van het moment. Jij (en je ‘zelf’) bent een kunstwerk, een
werk dat ‘kunst’ is in interactie met anderen én in de mate dat de ander
deel mag zijn van jouw kunstwerk (= de uiting van je ‘zelf” op dit
moment). Het is niet zonder betekenis dat zij levende mensen als
beelden presenteert en bv. geen bronzen beelden.

-10 - Versie 11.2



Bang Hai Ja

De kunstenaar 5 R

Bang Hai Ja werd geboren in Seoul in
1937, woonde sinds 1961 in Frankrijk
en is daar overleden in 2022. Ze maakt
deel uit van de eerste generatie
Koreaanse abstracte schilders. Op haar
website ontdek je meer over haar (na
het introductiefilmpje klik je op een taal,

rechtsboven).

“Wat opvalt aan het werk van Bang Hai Ja is dat ze in haar werken
altijd heeft getracht licht naar buiten te brengen. En deze zoektocht
naar licht, gecombineerd met een reflectie op het mysterie van leven
en creatie, heeft prachtige schilderijen voortgebracht. Schilderijen
waar Qost en West samenkomen, de vrucht van een contemplatieve
perceptie van de wereld.” (Hun Bang, artistiek directeur, haar broer)

In 2018 werd ze door de Franse regionale
afdeling culturele aangelegenheden gekozen
(uit vier kandidaten) om vier glasramen te
maken voor de Saint-Piat-kapel, de
kapittelzaal van de kathedraal van Chartres.
Ze ‘schildert’ en ‘boetseert’ al jaren met glas,
d.w.z. net als bij haar schilderijen speelt de
structuur van het oppervlak een grote rol in
het breken van het licht. Een bedrijf in Duitsland bood haar de
mogelijkheid om haar techniek toe te passen op zeer grote
oppervlakten. De glasramen zijn 426 x161. In een video vertelt ze
over haar werk aan de glasramen. Wellicht worden de ramen in 2021
geplaatst.

-11 - Versie 11.2


http://banghaija.com/
https://www.youtube.com/watch?v=rSHRomgCJSU

Twee van de vier glasramen voor de kathedraal van Chartes.

BANG HAI JA

Projet de création

de 4 vitraux de la
Salle Capitulaire de la
Cathédrale Notre-
Dame de Chartres

Amour,
vibration de lumiére

De la vie nait I'amour, de
I'amour nait la vie.
Toute vie est amour.
L'amour n'est rien sans la
lumiére, la lumiére n'est
rien sans 'amour.
L'amour est
inconditionnel.

L'amour donne la jole.

Flammes rouges

intenses sur un fond

de bleu outremer.

Cercle rouge lumineux au
centre sur fond bleu clair.

426 x161cm
(Bale Sud 1)

@

© banghaija.com

Het labyrint in de kathedraal van
Chartres Van dit glasraam kon in Parijs een
magquette worden bewonderd

-12 - Versie 11.2



Reflecties

Wanneer ik in Parijs ben loop ik altijd even langs bij het Musée
Cernuschi. In februari 2019 liep ik de trap op. Ik wist niet dat er een
tentoonstelling was van Bang Hai Ja “Et la matiére devint lumieére”.
Ik kende de kunstenaar niet. Wanneer ik boven kwam werd ik over-
weldigd door een reeks cirkels die licht leken uit te stralen. Ik stond
sprakeloos. Wat ze wil bereiken daar slaagt ze in: materie wordt licht.
Zo kijkt ze ook naar de mens: wij stralen licht uit wanneer we volledig
‘open’ gaan, en wij kunnen ook het licht bij anderen waarnemen.

Ze heeft zich in de jaren zestig bekeerd tot het christendom en maakt

haar eigen synthese met het taoisme en het boeddhisme waar ze mee

opgroeide. Dat maakt dat ze niet ‘christelijk’” kijkt naar de mens.

Ik kijk zelf niet ‘religieus’ naar de mens en naar ‘zelf” maar herken
wel het ‘licht’ dat sommigen uitstralen, alsof er licht uit hen komt, en
hoe anderen eerder ‘dof” verschijnen.

Waar schuilt het licht van jouw ‘zelf’? Welke plek in jou voelt aan als
‘lichtgevend’? Wat zie je wanneer je licht ziet in anderen? Waaraan
merk je dat? Van waar meen je dat dit vertrekt?

Is ‘licht’ een vast gegeven, al dan niet verduisterd door regels en
normen? Of'is ‘licht’ een samenspel met verschillende elementen, die
dan aanwezig dienen te zijn om samen ‘licht’te maken?

Of'is ‘licht’ een bron die sterker en zwakker straalt afhankelijk van de
omstandigheden en je ontwikkeling?

Daarnaast geeft de opdracht in de kathedraal van Chartes tevens een
hint naar het labyrint als symbool voor de levensloop. “In een doolhof
verlies je je weg, in een labyrint vind je je weg.”

Hoe ontmoet je (je) ‘zelf” wanneer je het naar binnen draaiend pad en
de naar buiten draaiende terugweg aflegt?

Hoe verliep jouw levenspad tot nu toe en waar wil je morgen lopen?

7 Erfzonde, negatief beeld van het lichamelijke, je hebt een verlosser nodig want je
kunt niet zelf een hoger niveau bereiken, je hebt de genade van God nodig, enz.

-13 - Versie 11.2


http://www.cernuschi.paris.fr/fr
https://www.youtube.com/watch?v=gi3LU-mHzZ8

Louise Bourgeois

De kunstenaar

Louise Bourgeois geboren in Parijs in
1911 en gestorven in New York in 2010,
was een Frans-Amerikaans kunstenaar en
beeldhouwer. Ze was een radicale figuur
die haar eigen weg bewandelde met
scherpzinnigheid, intelligentie en lef — zo
nu en dan zelfs tegen de gangbare smaak en ideeén in. Tegenwoordig
wordt ze gezien als een icoon van de late twintigste-eeuwse kunst, die
persoonlijke verhalen en psychologische inzichten combineerde met
buitengewone artistieke vernieuwingen.

“Anno 2019 geldt Bourgeois als een belangrijke inspiratiebron om het
eigen ‘ik’te onderzoeken. Waar de abstracte kunst naar pure waarden
zocht, duikt zij in het vuile, fysieke, kleinmenselijke bedrijf- Gezien de
heftigheid van het werk is de ruime, ietwat cleane opstelling van de
werken in Museum Voorlinden wel zo prettig. De titel van de
tentoonstelling “To unravel a torment” klinkt zwaar, maar voor
Louise Bourgeois was deze ‘ontrafeling’ een therapeutische daad. Je
kunt haar werk op een intellectueel niveau bekijken, zoals de
psychiater en de kunstkenner gewoon zijn te doen, maar om de kracht
ervan te ondergaan is meer nodig. Je redt het zelfs
niet met empathie. Pas voorbij de emotie kom je
terecht in de rauwe, woordeloze, instinctieve
drang tot zelfbehoud. De sardonische humor biedt
voldoende tegenwicht om heelhuids uit die
afdaling in de hersenstam terug te keren.”

Meer in het artikel van DHC Den Haag Centraal
22/10/19.

Geboorte

-14 - Versie 11.2


https://nl.wikipedia.org/wiki/Louise_Bourgeois
https://www.denhaagcentraal.net/kunst/reuzenspinnen-in-voorlinden-kunstenares-louise-bourgeois-mengt-gif-met-antigif/

Museum Voorlinden (NL) presenteerde in nov 2019 - mei 2020 Louise
Bourgeois — To Unravel a Torment, een zes decennia overspannende over-
zichtstentoonstelling met veertig sleutelwerken. Bij de ingang stond deze

Maman (1999) de grootste spin die Louise Bourgeois ooit heeft gemaakt.

-15- Versie 11.2



Reflecties

“Maman (1999) een spin van brons en staal met marmeren eieren.
Voor Louise Bourgeois een ode aan haar moeder maar tevens een
zelfportret. De spin die zijn eigen constructies maakt uit zijn eigen
geest en lichaam. De spin en kunstenaar als herstellers. Als een
spinnenweb stuk gaat wordt het weer hersteld.”... “Zij zag in de spin
een symbool van bescherming en herstel en een verwijzing naar haar
moeder. Daarnaast zag zij in de spin een dreiging, die ook valstrikken

il

(lees web) aanlegt om prooien te vangen.’

De manier waarop Luise Bourgeois omging met de relaties in haar
leven en met (wat zij beleefde als) het lijden, toont hoe je verstrikt
kunt geraken in een onontwarbaar kluwen van relaties en gevoelens.
Het is een net van interpretaties, invullingen, misverstanden, beelden,
normen en reacties dat je zelf spint.

Je spint je ‘zelf’-net en weet hoe je daarbinnen moet bewegen. Wil de
moeder-spin in jou een warme, tedere moeder zijn dan zal dit ook
voelbaar zijn in je web. Is het een net om te verwelkomen, te om-
hullen en te beschermen? Of een net om vast te binden, te immobi-
liseren, gevangen te houden? Reageren op pijn en onrecht met lijden
(wat Bourgeois deed) is een keuze! Het is geen onontkoombaar
gedrag. ledereen maakt in het leven pijnlijke situaties mee waar je op
diverse manieren op kunt reageren: met verontwaardiging, of met
onmacht-gevoelens, of met lijden, of met apathie, of met opstandig-
heid, of met gelatenheid, of met mededogen of ...

Hoe reageerde jij tot nu toe op pijnlijke ervaringen, op een relatie-
breuk, op schending van vertrouwen, op een ziekte, op onrechtvaar-
digheid, op schijnheiligheid, e.d.?

Hoeveel afstand beleef jij tussen de ervaring en je ‘zelf’?

Is een ervaring iets ‘van’jou of ‘overkomt’ze jou?

Hoe wordt je zelf’ gekwetst? Welke actie kan het helen van je ‘zelf’
ondersteunen?

-16 - Versie 11.2



Berlinde De Bruyckere

De kunstenaar

Berlinde De Bruyckere (Gent, 1964) volgde de
opleiding monumentale kunsten aan Sint-

Lucas te Gent, waar ze afstudeerde in 1986. Ze
maakt driedimensionale beelden, installaties

en aquarellen. Ze breidt haar persoonlijke
iconografie uit met impactvolle beelden in was '
van mensen en paarden. Ondanks de grote
formele verscheidenheid van haar werken vormen de eenheid van
materiaalkeuze, de gebruikte technieken en de terugkerende symbolen
en motieven een rode draad door heel haar oeuvre. Terugkerende
thema's in haar werk zijn kwetsbaarheid, vergankelijkheid en
eenzaamheid. Eerst maakte ze zogenaamde "dekenmensen":
kwetsbare, gehavende figuren met dekens over het hoofd. De dekens
beklemmen maar bieden ook bescherming. Later ging ze vervormde
lichamen boetseren uit was, bedekt met wol, vaak zonder hoofd en
geslacht. De Bruyckere staat ook bekend om haar sculpturen en
installaties met bomen en met vervormde paardenlichamen.

Recent werk tijdens “Aletheia,” (a powerful solo exhibition on view
through March 15, 2020 at the Fondazione Sandretto Re Rebaudengo
in Turin).

Lees een interview.

Sinds 2011 maakt De Bruyckere gebruik van metamorfose om de
dualiteit van het leven in beeld te brengen. Menselijke lichamen
ondergaan een oncontroleerbaar omvormingsproces naar wezens
tussen plant en dier met takachtige ledematen of bloederige geweien.
In haar sculpturen toont Berlinde De Bruyckere ons het lichaam en het
leven in al zijn kwetsbaarheid.

-17 - Versie 11.2


https://nl.wikipedia.org/wiki/Berlinde_De_Bruyckere
https://sculpturemagazine.art/suffering-and-desire-a-conversation-with-berlinde-de-bruyckere/
http://hildevancanneyt.blogspot.com/2012/10/interview-met-berlinde-de-bruyckere.html

Marthe, 2008. Wax, epoxy, metal, and wood, 280 x 172.5 x 119.5 cm

Barbara Baert: “Haar werken komen van een kosmische wereld, waar
mens en dier nog niet van elkaar gescheiden waren. Waar het a-
iconische en het iconische nog niet gesplit waren en waar de sekses
ook nog niet gesplit waren... Het lijkt wel alsof de kunstenaar beelden
verzamelt op de grens tussen mens en dier. Beelden in de zone tussen
destructie en herstel, tussen angst en herontwikkeling.”

-18 - Versie 11.2



Reflecties

Metamorfose, transformatie, omkering, drastische verandering ... het
zijn begrippen die een fundamentele omvorming van een gegeven
aanduiden. Het is niet zomaar een kind dat groeit of een nieuwe tak
aan een boom.

Is ‘zelf” een gegeven? Hoe is het jouw ‘zelf’?

Is het een ‘vast gegeven’? Hoe ‘vast’is het?

Welke veranderingen hebben in het verleden al plaatsgevonden?

In alle ontwikkelingen gaat het steeds om het transformeren van
bestaande elementen en bestaande energie. Wanneer een zaadje
uitgroeit tot een volwaardige plant wordt geen nieuwe materie
gevormd zomaar uit het niets. De plant vormt bestaande energie en
materie om tot cellen, tot bladeren en tot takken.

Transformeren betekent: verbinden, vergroten, versterken, uitbreiden
en omvormen van bestaande gegevens en energie. Dit gebeurt in jou
en tussen jou en andere mensen, dieren en natuurelementen. Kijk eens
goed met wie en met wat je allemaal verbonden bent. Geniet van de
verbindingen. Je bent een wezen-in-verbinding! Leren, groeien, oplos-
sen, veranderen, enz. gebeurt steeds via verbindingen met mensen,
dieren en natuurelementen die zorgen voor transformatie, omvorming
en omzetting van energie.

Een mens maakt verschillende transformaties, zelfs metamorfoses,
mee in haar leven; soms zacht en klein, soms hevig en ingrijpend,
soms lijken ze door externe factoren opgedrongen, soms zijn ze
bewust gekozen. Het begrip ‘zelf” is flexibel, soepel en veerkrachtig.
Soms echter is er sprake van verharding. Zoals het verharden van
takken ook ‘groei’ betekent, om nieuwe groene scheuten toe te laten.

Hoe vaak heb je reeds je ‘zelf” moeten heruitvinden?
Wanneer heb jij laatst een omvorming van je ‘zelf’ ervaren?
Wat was de aanleiding en wat was het resultaat?

-19 - Versie 11.2



Jeanne-Claude Denat
& Christo Javacheff

De kunstenaars

Christo Vladimirov Javacheff of kortweg
Christo (1935-2020) was een Bulgaars-
Amerikaans architect, beeldhouwer, instal-
latiekunstenaar, schilder en tekenaar. Hij is
vooral bekend vanwege zijn ‘inpakkunst’.
Die ontstond in nauwe samenwerking met
zijn vrouw, Jeanne-Claude Denat de
Guillebon (1935-2009). Christo en Jeanne-
Claude vonden het als kunstenaars belangrijk
dat zij samen genoemd werden. Omdat men
het werk van het koppel steeds met zijn naam aanduidt, heb ik
gekozen om ditmaal haar vooraan te zetten. Ze hebben gebouwen,
monumenten, bruggen en kusten ingepakt, eilanden omhult (Biscayne
Bay, Greater Miami, Florida 1980-83), grote parasollen op een lange
rij gezet in een heuvelachtig landschap (Japen en de VS, 1984-1991),
wandelwegen op het water aangelegd (Lago Iseo, Itali€¢ 2014-2016).
Teveel om op te noemen, stuk voor stuk geweldig boeiende projecten.
Lees meer op hun website.

Er mag gerust worden gezegd dat Jeanne-Claude en Christo niet
alleen kunstenaars, maar ook organisatoren van wereldformaat waren.
Ze financierden de projecten, die erg kostbaar zijn om uit te voeren,
enkel met de verkoop van tekeningen, voorontwerpen, foto’s, boeken
en vroeger werk. Zij weigerden elke vorm van sponsoring. Alle
‘vrijwilligers’ die meewerkten aan de projecten werden betaald.

Ik heb veel bewondering voor het koppel, niet alleen omwille van de
creatieve idee€n en de geweldig boeiende projecten, maar vooral voor
de manier waarop zij hun ideeén hebben uitgewerkt.

Jeanne-Claude en Christo 1995

-20 - Versie 11.2


https://nl.wikipedia.org/wiki/Christo
https://christojeanneclaude.net/

De Reichstag in Berlijn werd
uitgevoerd in 1995.

Het project startte al in 1971. De
muur was gevallen in 1989. Het is
bijgevolg een symbolisch werk
geweest. Twee weken heeft het
gebouw volledig ingepakt gestaan.
Vijf miljoen toeristen kwamen het
bewonderen.

Versie 11.2


https://christojeanneclaude.net/projects/wrapped-reichstag

Reflecties

Wat me in hun werk treft m.b.t. het thema ‘zelf” is niet het inpakken
zelf maar het fenomeen dat iets dat je kent voor een tijdje aan het oog
wordt onttrokken. Je kent het iconisch monument of gebouw, maar
nadat het even verborgen was, beleef je het op een andere manier. Je
kijkt anders, je kijkt naar andere details.
Hetzelfde gebeurt wanneer je een tijdje het beeld inpakt dat je hebt
van je ‘zelf’. Je neemt zoveel als ‘van-zelf-sprekend’ aan over je ‘zelf’
en je spreekt er vaak op een ondoordachte, vanzelfsprekende manier
over. Door op een doordachte manier ‘zelf” even ‘in te pakken’, kan je
er zinvolle vragen over stellen.
Je kunt je ‘zelf’ inpakken bv. met stilte. Een persoonlijk verhaal.
Midden de corona lockdown heb ik 10 dagen ‘stilte-vakantie’
genomen: smartphone en iPad afgezet, met niemand contact genomen,
geen radio of muziek (tv heb ik niet), zo weinig mogelijk in de spiegel
kijken, wat langer mediteren. Ik moest wel nog boodschappen doen en
koken. Ik reflecteerde bij de vragen: Wat doe ik nu, op dit moment?
Wie of wat heeft dit gedrag ooit gestimuleerd of mee gevormd? Hoort
dit gedrag bij mijn kern, mijn ‘zelf’, bij mijn ‘natuur’ of bij een van de
sociale rollen die ik opneem?
Het is echter de vraag of niet een andere beweging nodig is, namelijk:
je ‘zelf” uitpakken! We zijn ‘ingepakte wezens’. De meesten van ons
lopen rond met een verpakking die uit vele lagen bestaat.$

Welke kenmerken van je sociale rollen verbergen je ‘ware zelf’?

Wie schuilt er in je uiterlijke verschijning (je ik-wand)?

Wie toon je wanneer je anderen ontmoet? Wie toon je niet?

Wanneer en hoe maak jij een gezond onderscheid tussen 'imago’, ‘rol’,
‘ego’en ‘zelf’? Hoe hanteer je dat onderscheid?

Wie is de ‘leider’van je leven en waar bevindt die zich?

Kan je ‘zelf’ groeien en hoe?

8 Lees mee in: Ik, Identiteit, Zelf

-22 - Versie 11.2


https://francisgastmans.com/korte-teksten/

Rackie Diankha

De kunstenaar

Rackie Diankha is geboren in Dakar, de
hoofdstad van Senegal. Zij studeerde in 1995
af aan de prestigieuze Academic Fine Art
School of Ecole des Beaux Arts in Dakar,
Senegal. Ze nam deel en presenteerde haar
kunstwerken tijdens internationale
kunsttentoonstellingen in Senegal, Zuid-Afrika, Frankrijk, Belgié,
Australié, Duitsland, Spanje en de Verenigde Staten. Staten. Ze is
betrokken geweest bij het decoreren van films en animaties.

Haar kunstwerken zijn een mix van textiel en afbeeldingen met
weefsymbolen, omdat lijnen alomtegenwoordig zijn in onze
omgeving. Ze heeft ook een aantal jaren gewerkt aan het beheersen
van de technieken om Afrikaanse traditionele kledingstukken in haar
schilderijen te integreren om verschillende levensfasen weer te geven,
zoals geboorte en jeugd.

Rackie was een bekende kunstenaar in Senegal en in Oostenrijk waar
ze een tijdje werkte en tentoonstelde. Ze heeft ook in Brussel een
expositie gehad.

RSN i e 1

Rackie Diankha woont en werkt nu in
Washington D.C., VS. Ze heeft er sinds
enkele jaren haar eigen galerie: Rackie
Diankha Diallo Galery.

-23- Versie 11.2


https://www.facebook.com/rackiediankha.diallo

Rackie Diankha - Le Sac de ma Grand-Mére
canvas, olieverf, textiel, lijm - 60cm x 80cm - 2001

-24 - Versie 11.2



Reflecties

Wat me tot de keuze bracht is het boeiend verhaal bij het schilderij:

als kind zaten Rackie en de andere kinderen aan de voeten van haar
grootmoeder. Die droeg altijd een grote kleurrijke schort met enkele
zakken. Dan gebeurde het, ... de grootmoeder ging heel traag met een
hand in een van de zakken, ... de kinderen werden stil en keken vol
spanning uit naar wat er zou gebeuren, ... traag startte grootmoeder
een verhaal, altijd een nieuw verhaal (of een andere versie van een
bestaand verhaal).

Alle meningen en visies over ‘zelf” zijn verhalen! Het vertellen van
verhalen is de meest aantrekkelijke vorm voor het doorgeven van een
visie, een mening, een opinie, een theorie. Het begrip ‘zelf” kan niet
zonder een verhaal.

Welk bekend verhaal (oude sages, mythes, oude en nieuwe literaire
vertellingen) over zelf’, ‘persoon’, authenticiteit’, e.d. ken jij?
Welk verhaal spreekt jou aan?

Welk verhaal vertel jij zelf over je ‘zelf’?

In zijn boek De Held met de Duizend Gezichten (1949, nieuwe uitgave
AnkhHermes 2020) heeft Joseph Campbell honderden verhalen
verzamelt en er één groot verhaal van gemaakt, de mono-mythe: De
Tocht van de Held. Het boek is nu zelf een mythe geworden. De Tocht

van de Held wordt vaak vereenzelvigd met het zoeken van je ‘ware
zelf” of zelfs het ‘Hogere Zelf’, de Heilige Graal.

Ik heb kritische bemerkingen op het werk van J.Campbell. Hij ging
m.i. tewerk als Procrustes. Wanneer ik de mythen afzonderlijk lees,
haal ik er meer uit dan de mono-mythe. Zijn werk illustreert wel dat
de zoektocht naar wat ‘boven’en ‘buiten’de mens de mens tot ‘mens’
maakt, in alle tijden en alle culturen is. Het toont tevens de kracht van
verhalen. J.Campbell was kind van zijn cultuur en zijn tijd en dacht
sterk vanuit een lijnig grondpatroon waarbij je alles in keurige vakjes
indeelt.

-25 - Versie 11.2


https://nl.wikipedia.org/wiki/Procrustes

Ceertje Kapteijns

Over de kunstenaar

Geertje Kapteijns (St. Michielsgestel NL 1980) is
beeldend kunstenaar en illustratief en grafisch
ontwerper. Ze woont en werkt in Dordrecht.
Website: http://www.geertjekapteijns.nl/

Geertje Kapteijns: “Tijdens het werken zoek ik naar
een juiste balans tussen ontdekken en bewust
creéren. Het verwelkomen van toeval en ontdekkingen doen. Het geeft

ruimte om mijn persoonlijke voorkeuren te onderzoeken, aan welke
kleuren, gereedschap, formaat en soort ondergrond heb ik vandaag
behoefte? Deze gegevens vormen een soort pad wat zich steeds verder
uitrolt en waar ik mij op begeef. Wat doet materiaal; welke vormen
ontstaan, hoe reageren kleuren op elkaar? Transparantie en dekking,
gelaagdheid, structuur. Alles draagt bij aan het beeld dat ik op een
bepaald moment als ‘af’ ervaar en het ontstane werk vrij is komen
staan van zijn oorsprong. Wat ik belangrijk vind is de mate van
informatie die ik als maker in een beeld communiceer, mijn beelden
zijn niet af, niet uitgewerkt. Een beeld moet ‘open’ blijven.

Te veel informatie sluit een beeld af, maakt het eenduidig. Wat is er
nog herkenbaar in mijn overlevering en leidt dat naar een nieuwe of
eigen interpretatie? Hoe interpreteert of reflecteert een ander het
gegeven beeld?”

Als grafisch ontwerper maakt ze mooie krijtbord-tekeningen die ze
laat afdrukken op postkaart formaat en aanbiedt via de website https://
www.kapiteinkalk.nl/

-26 - Versie 11.2


http://www.geertjekapteijns.nl/
https://www.kapiteinkalk.nl/
https://www.kapiteinkalk.nl/

Portrait XVI — mandala in ochre
and lilac, 2018, Acrylic paint on
paper, 250 gsm, 15,5 x 19,5 cm

Portrait XVIII, 2018, Acrylic paint on paper,
250 gsm, 26 x 34 cm

Portrait III — mandala portrait
in blue, 2017, Acrylic paint on
paper, 250 gsm, 11,5 x 16,5 cm

Dit zijn verschillende portretten op basis van dezelfde oude foto van een
soldaat die Geertje Kapteijns vond op een vlooienmarkt. De kunstenaar heeft
de identiteit van de geportretteerde slechts summier gedefinieerd. ledere
vorm van herkenning ligt bij de toeschouwer.

-27 - Versie 11.2



Reflecties

Mij deed het ‘blauwe portret’ onmiddellijk denken aan Vincent Van
Gogh. Ik heb een speciale band met Van Gogh. 1k weet wel dat er
geen verband bestaat tussen het portret van Geertje Kapteijns en Van
Gogh. Dat is net het punt. Ik projecteer in het schilderij wie ik wil.
Daarin ligt voor mij de kracht van dit kunstwerk. Het werkt uitdruk-
kelijk als een ‘toverspiegel’: je kunt niet anders dan er iemand in
projecteren. En wie jij er in ziet werd niet door de kunstenaar
geschilderd.

Je ‘zelfbeeld’ is niet het beeld dat je uiterlijk ziet (!) maar het innerlijk
beeld dat je projecteert op wat voor je verschijnt. Dit gebeurt zelfs met
je spiegelbeeld. Je ziet bv. niet je biologische leeftijd maar je ‘beleefde
zelf’. Veel mensen schrikken wanneer ze zichzelf de eerste keer op
een scherm zien bewegen en horen praten. Ze herkennen zichzelf niet
onmiddellijk in het beeld en in de klank van de stem.

Hoe kijk je naar jezelf? Hoe wil je dat anderen naar jou kijken?
Wat wil je dat anderen zien wanneer ze naar je kijken?

Het beeld dat jij ziet in de spiegel is niet het ‘juiste’ beeld. Je vergeet
dat het fout is en dat links en rechts omgekeerd zijn. Toch zie je
volledig ‘jezelf’ daarin, gewoon. Nu ja, wat maakt het uit? Het zou
echter akelig zijn indien het beeld in de spiegel gelijk zou zijn aan het
beeld dat anderen van jou zien. Wanneer je dan je rechteroor aanraakt
zou in dat beeld jouw hand naar de linkerkant gaan in de spiegel
(immers jouw rechteroor).

Wanneer ik een selfie neem met mijn iPhone zie ik op het moment van
de opname het foute beeld. De weergave daarna is wél het correcte
beeld. (dit doen niet alle smartphones). Zet eens een video-opname
van een iPhone of een iPad naast de spiegel.

Welke verschillen merk je op? Waarin verschilt je reactie op het video-
beeld met die op je spiegel-beeld? Welk beeld is het aangenaamst voor
jou? Wanneer ervaar jij het beeld als het meest ‘echt’?

-28 - Versie 11.2



Kathe Kollwitz

Over de kunstenaar

Kithe Kollwitz (1867-1945) was een Duitse
grafisch kunstenaar en beeldhouwer.

Na haar huwelijk in 1891 vestigde zij zich met
haar man, de arts Karl Kollwitz, in een
arbeidersbuurt te Berlijn, waar Karl zijn
medische praktijk had om armen te verzorgen.
Gegrepen door de sociale noden en de
verbondenheid tussen moeder en kind, maakte
zij deze tot onderwerp van haar prenten.

Ze wijdde zich geheel aan de grafische
technieken, die zich het best leenden voor het
getuigend karakter van haar werk.

In de oorlogsjaren 1914-1918 begon ze te
beeldhouwen. Op 23 oktober 1914 stierf haar
17-jarige zoon Peter Kollwitz, bij een aanval
op Diksmuide in Vlaanderen.

Na 1919 beeldde zij vooral de
oorlogsellende uit. Haar
onverminderde uitdrukkingskracht
zocht zij toen in een grotere
vereenvoudiging van de vorm en een
streven naar abstracte, stilerende
monumentaliteit.

In 1933 werd haar kunst verboden
door het Nazi-regime wegens
‘Ontaa.rde’ kunst. ;De roueﬁde ouders (voor hun zoon
Een video schetst een portret van Peter 11914) Duitse begraafplaats
haar. Vladslo WestVlaanderen (BE)

—

-29- Versie 11.2


https://nl.wikipedia.org/wiki/K%C3%A4the_Kollwitz
https://www.youtube.com/watch?v=Ou08HU3LM60

Het Neue Wache (Nieuwe
Wachthuis) is een gebouw in
het centrum van Berlijn,
dateert uit 1816 en is

ontworpen door de
architect Karl Friedrich Piéta (Moeder met dood kind) 1937/1938 - brons
in Het Neue Wache, Berlijn

Schinkel. Oorspronkelijk
gebouwd als wachthuis voor de troepen van de kroonprins van Pruisen, wordt
het gebouw sinds 1931 gebruikt als oorlogsmonument.

Na de Duitse hereniging werd de Neue Wache in 1993 opnieuw ingewijd als
het "Centrale Monument van de Bondsrepubliek Duitsland voor de
Slachtoffers van Oorlog en Tirannie". Het beeld is een vergrote versie van
Kithe Kollwitz's sculptuur Mother with her Dead Son. Deze sculptuur
bevindt zich direct onder de oculus (een grote opening in het dak) en wordt
dus blootgesteld aan de regen, sneeuw en kou van het Berlijnse klimaat, wat
het lijden van burgers tijdens de Tweede Wereldoorlog symboliseert.

-30 - Versie 11.2


https://nl.wikipedia.org/wiki/Neue_Wache

Reflecties

Ik kies voor een klein beeld: de Pi€éta gemaakt in 1937/1938 Het beeld
geeft weer waar het bij een piéta werkelijk om gaat: de relatie van een
moeder met haar dode kind.

Kithe Kollwitz zag niet één mens, maar alle mensen (zelfs in de
beeldengroep voor het graf van haar zoon). Haar kunst stelde van bij
het begin de vraag naar de relatie tussen individu - groep - maatschap-
pij - wereld.

Je bent maar je ‘zelf” omdat er ‘anderen’zijn. Sterker nog, je bent
maar je ‘zelf’in de mate dat je je deel bent van een groep.

Je bent maar een ‘zelf” omdat er ‘anderen’ zijn. Wanneer ‘zelf” en
‘anderen’ samenvallen, vallen ze weg en zijn er alleen nog ‘mensen’.

Je ‘zeltbeeld’ krijg je door de interactie met de anderen. Introspectie is
onvoldoende. Het introspectief beeld dat je construeert van je ‘zelf’ is
zeer waardevol maar geeft geen totaalbeeld. Je zal in interactie moeten
gaan met het beeld dat anderen bieden. Dan ontdek je dat je een
‘verbindend wezen’ bent. Je staat in verbinding met alle mensen niet
alleen met de personen uit jouw familie-groep-religie-land-cultuur.
Haar kunst toont voor mij de weg die ze is gegaan van een ‘mede-
lijdend zelf” (pity, feel sorry for, have mercy) via een ‘medelevend
zelf” naar een ‘mededogend zelf” (compassion).?

Hoe sterk bepalen de genetische gegevens van je familie jouw ‘zelf’?
Hoe voel jij je verhouding tot de mensen rondom jou?

Welke elementen of kenmerken van jou zouden er niet zijn zonder de
anderen?

Met wie voel jij je verbonden?

9 Lees meer in Medeleven Empathie Mededogen

-31- Versie 11.2


https://francisgastmans.com/korte-teksten/

Chiharu Shiota

De kunstenaar

Chiharu Shiota werd in 1972 geboren in
Osaka, Japan; maar woont en werkt sinds
1997 in Berlijn. De laatste jaren werd haar
werk wereldwijd tentoongesteld.

Shiota brengt performance, lichaamskunst
en installatie samen in een proces dat het
lichaam centraal stelt. Haar veranderende
artistieke proces verkent concepten zoals 2017
tijdelijkheid, beweging, herinnering
en droom.

De spectaculaire installaties van
Chiharu Shiota transformeren de
ruimtes waarin ze zich ontplooien.
Ze combineren textielen, zoals wol
en katoen, met verschillende !
elementen, gebeeldhouwde vormen el
en gebruikte voorwerpen. De thema’s Relationality, sketch, 2013

die je vaak terugvindt: relaties, verbindingen, verbondenheid.

Ze maakt haar werken ter plaatse. Na de tentoonstelling wordt het
werk weer afgebroken.

Op YouTube ontdek je deze boeiende kunstenaar.

Ik kies voor het werk Me Somewhere Else (2018), tentoongesteld in de
Bernheimzaal van het Koninklijk Museum voor Schone Kunsten in
Brussel van 11.10.2019 tot 09.02.2020

-32 - Versie 11.2


https://www.chiharu-shiota.com/top
https://www.youtube.com/results?search_query=shiota+chiharu

Me Somewhere Else (2018)

Me Somewhere Else neemt een bijzondere plaats in Shiota’s oeuvre in.
Ze vertelt het verhaal over haar strijd tegen de ziekte en de zekerheid
dat haar geest haar lichaam zal overleven: ‘Voordat de diagnose
kanker gesteld werd, dacht ik: als ik sterf, dan sterft mijn hele wezen.
Ik zal doodgaan, maar nu weet ik dat alleen mijn lichaam verdwijnt,
niet mijn geest. Mijn geest blijft ergens anders. Dit gevoel is moeilijk
uit te leggen. Ik maak kunst om dit zelf te begrijpen en aan anderen te
kunnen uitleggen.’

-33- Versie 11.2



Reflecties

Het werk ‘Me Somewhere Else ‘ herbergt een enorme visuele kracht en
neemt een bijzondere plaats in Shiota’s oeuvre in. Ze vertelt over de
strijd tegen haar ziekte en de zekerheid dat haar geest haar lichaam zal
overleven: “Voordat de diagnose kanker werd gesteld, dacht ik: als ik
sterf, zal alles om mij heen sterven, ik zal sterven. Nu weet ik dat
alleen mijn lichaam sterft - niet mijn geest. Mijn geest blijft ergens

>

anders.’

Daarnaast toont haar ganse oeuvre het leven als een groot netwerk aan
verbindingen. De draden lopen alle kanten uit en verbinden zowel
belangrijke elementen als ‘onbenulligheden’. Alles hoort erbij, alles
hoort bij jou, niet alleen de mooie momenten. Het is goed om te
kiezen welke elementen je in je leven wilt ontwikkelen, maar ‘zelf” is
geen keuze, het is niet enkel je bewustzijn, het is alles samen. Zelf-
acceptatie sluit niets uit, niet je onbewuste, niet het onbekwame.

Geest en lichaam zijn één. Maar hoe moet het dan wanneer je lichaam
ziek is, erg ziek zelfs of verminkt of stervende?

Wanneer maak jij toch een onderscheid tussen je ‘zelf’, je ‘geest’en je
lichaam? Wat moet je overwinnen om ondanks alles je lichaam en je
geest als één te blijven ervaren?

Wat wil je liever niet erkennen en tonen als deel van je ‘zelf’?

Een persoonlijk verhaal: In 2002 verbleef ik in Dakar, de hoofdstad
van Senegal. De armoede is enorm, er zijn duizenden bedelaars, net
zoals het aantal zieken die op straat leven. Ik ontmoette een zeer
magere man wiens benen volledig geatrofieerd waren. Hij kroop rond
op zijn knieén en sleepte zichzelf voort met één hand. De andere hand
stak hij uit om te bedelen. Toen ik hem voor de tweede keer een
aalmoes gaf, vroeg hij “Ca va?” (Gaat het?) Ik aarzelde en ant-
woordde dat ik kan ‘gaan’ (Moi je vais). Hij keek me recht in de ogen
en zei “Indien ik zou samenvallen met mijn lichaam was ik reeds lang
dood. Ik weet niet waarom Allah mij dit lichaam heeft gegeven, maar

s

ik zal het dragen.’

-34 - Versie 11.2



Bill Viola

De kunstenaar

Bill Viola (1951-2024) is een
Amerikaans kunstenaar die
internationaal bekend werd met zijn
bijdragen tot de videokunst.

Bill Viola exposeerde zijn werk op de
belangrijkste locaties voor beeldende
kunst. Zijn werk gaat over centraal
menselijke thema's als geboorte,
dood, liefde, emotie en een soort humanistische

spiritualiteit. Hij heeft zich steeds laten inspireren door mystieke
tradities zoals zenboeddhisme, christelijke mystiek en soefisme.

Zijn werken doen vaak schilderachtig aan. Doordat de beelden zeer
langzaam bewegen kan de toeschouwer diep in de verschillende
betekenislagen 'wegzakken'. Een video van Viola is een beleving. Je
kunt er niet gewoon naar kijken. Je wordt meegenomen in de
bewegingen van mensen, het water of het vuur.

Je vindt ontzettend veel video’s met het werk van Viola op YouTube.
Ik kan er uren naar kijken. De beleving in de ruimte van een museum
is uiteraard nog veel intenser.

2016

Ik kies voor een werk dat ik zag tijdens de grote tentoonstelling in
Parijs (5-3 / 21-7-2014). Het werk dat te beleven was in Parijs in 2014
vind ik niet terug op internet, wel een werk dat er erg op gelijkt: The
encounter In die video lopen twee vrouwen in dezelfde richting. In de
video in Parijs liepen de figuren in tegengestelde richtingen. Je zag
dus een figuur naar je toeckomen en een ander van je weglopen. In het
midden ontmoette ze elkaar en liepen verder.

-35- Versie 11.2


https://nl.wikipedia.org/wiki/Bill_Viola
https://www.youtube.com/results?search_query=Bill+Viola
https://www.youtube.com/watch?v=r3OqnXzrJZo
https://www.youtube.com/watch?v=r3OqnXzrJZo

Beeld je in: in de ruimte hingen 20-30 ‘schermen"‘.‘ P AR
achter elkaar, met 10cm afstand. De schermen -

zijn fijne doeken waarop de beelden verschijnen. Je kon de installatie niet
alleen bekijken vanuit twee kopse kanten, maar je kon er ook rond. Dat
maakte het zo fascinerend.

-36 - Versie 11.2



Reflecties

In een interview vertelt hij hoe het allemaal begonnen is en hoe hij de
mens beleeft, een lichaam en een geest: “We are a moving image.”
Een recent interview over zijn jeugd.

Ik ben geboeid door zijn verhaal én door zijn werk. Ik kan de video’s
niet bekijken zonder hem te horen vertellen. Het is boeiend voor mij
hoe hij tot zijn inzichten komt door zijn kunst en omgekeerd. Voor een
beter begrip van deze kunstenaar moet je even je tijd nemen en een
lang gesprek met Viola uit 2010 (> 1 uur) bekijken: klik hier. Daarin
geeft hij zijn visie op de mens en de wereld. “Slow down” is een van
de basis-kenmerken van zijn werk. In zijn video’s verloopt het proces
erg traag. In het gesprek vertelt hij wat dat belangrijk maakt. Je ziet
zoveel meer wanneer de beweging zeer traag verloopt.

Hij haalde inspiratie uit gedichten en quotes. Bv. een zin van lbn
‘Arabi (1165-1240): “The self is an ocean without a shore, gazing
upon it, has no beginning or no end, in this world and the next.”. Of
een quote: “You got to have a little emptiness in everything you do.
You can't complete it. Once you complete it, it is over.”

Of uit de prachtige Japanse Death Poems.

ledere generatie moet ‘hét Verhaal’ opnieuw vertellen, met nieuwe
beelden, met nieuwe technieken. Het blijft echter een herhaling van
‘hét Verhaal’.

Welk verhaal vertel jij over je ‘zelf’? Wat vertel je over ‘zelf’?

Wat antwoord jij op de vraag: “Wie ben jij? ”?

In welke groter Verhaal past jouw verhaal?

In welke mate en op welke manier is Het Grote Verhaal deel van jouw
verhaal over je ‘zelf’?

Naast het verhalen is het vertragen van de beweging noodzakelijk
voor Viola om de beweging helemaal te kunnen waarnemen.
Je kunt de bewegingen van ‘zelf” maar ontdekken als je vertraagt,
wanneer je trager waarneemt, trager denkt, trager antwoordt.

- 37 - Versie 11.2


http://clearisland.com/portfolio/video-artist-bill-viola/
https://www.youtube.com/watch?v=w3VfWLlkuRI
https://www.youtube.com/watch?v=JMOHreCX3Co
https://en.wikipedia.org/wiki/Ibn_Arabi
https://en.wikipedia.org/wiki/Ibn_Arabi
https://www.amazon.com/Japanese-Death-Poems-Written-Monks-ebook/dp/B00R1W9PEW/ref=sr_1_1?dchild=1&keywords=Japanese+Death+Poems&qid=1589289120&sr=8-1

Rik Wouters

De kunstenaar

Rik Wouters (Mechelen,1882 — Amsterdam,
1916) was een Belgisch beeldhouwer,
kunstschilder, tekenaar en etser. Hij wordt tot
de stroming van het fauvisme gerekend.

De kunst van Rik Wouters is bovenal een
overvloed aan kleur en authentieke, simpele,
ontroerende onderwerpen. Doorheen zijn
visuele taal, de opbouw van zijn
onderwerpen en de heldere rijkdom van zijn
palet, ontwikkelde hij een avant-gardistische ik wouters en Nel (1914)
stijl, hoewel ook de vergelijkingen met

Ensor, Cézanne of ook Renoir nooit ver te zoecken waren. Rik Wouters
kon op de waardering van zijn tijdgenoten rekenen; zijn
overweldigend talent, dat echter snel door de Eerste Wereldoorlog en
zijn ziekte het zwijgen werd opgelegd, laat ons een fascinerend en
meesterlijk kunsterfgoed na.

Werken van Rik Wouters vindt je op Pinterest

Dame in het blauw voor een spiegel
(1914); olieverf op doek

-38 - Versie 11.2


https://nl.wikipedia.org/wiki/Rik_Wouters_(kunstenaar)
https://nl.pinterest.com/pklerk9/rik-wouters/

Het zotte geweld, 1912. Wouters maakte het beeld in zijn atelier te
Bosvoorde (Brussel). Hij wilde breken met het kille academisme en kreeg
inspiratie na het zien van de Amerikaanse ballerina Isadora Duncan, wier
wilde Skythendans beroemd was. In het gezelschap van zijn vrouw Nel
woonde hij in december 1907 een opvoering van 1'Isadorable bij in de
Brusselse Muntschouwburg. Met een zieke Nel als model cre€erde hij een
extatische en schaterlachende danseres in beweging. Vijf jaar zou hij eraan
werken. Hij plaatste het twee meter hoge beeld op een sokkel om de
veerkracht extra te benadrukken. Oorspronkelijk heette dit meesterwerk van
de beeldhouwkunst De dwaze maagd. Later raakte Het zotte geweld in
zwang.

Dit werk staat in het Middelheim Museum, Antwerpen

-39 - Versie 11.2


https://collectie-in-het-park.middelheimmuseum.be/menselijkenatuur/laviergefolle

Reflecties

Dit is het enige echt levendige beeld van Rik Wouters. Ik heb ooit een
foto gezien (maar vind ze niet terug) van de wijze waarop Nel
poseerde voor het beeld: ze hing in touwen die aan de zoldering waren
vastgemaakt, in de houding zoals het beeld toont.

Doordat het beeld slechts op de tenen van één voet rust lijkt het alsof
de vrouw dadelijk de lucht in zal springen. Het beeld drukt voor mij
uit hoe intense vreugde je kan optillen uit de zware materie. De vrouw
ontsnapt uit het beeld.

‘Zelf” heeft geen gevoel, geen volume, geen gewicht, geen vorm, geen
klank, geen geur, geen smaak, geen kleur. Dat zijn allemaal elementen
die jij moet aandragen om je ‘zelf” zichtbaar te kunnen maken voor
mensen. En dan nog wordt het zichtbaar als een raadsel. Het ‘zelf” dat
via de vorm van het beeld ‘Het zotte geweld’ in de wereld ‘springt’ is
niet de vorm van het beeld. Door enthousiast naar het beeld te kijken
en samen met het kijken naar het beeld te ‘springen’ kan je ‘zelf” even
ervaren. Dat is de kracht van het beeld: het helpt jouw om ‘zelf” uit je
lichaam te ‘springen’, uit de materiéle vorm van jezelf.

‘Zelf’ lijkt op de wind. Die kan je niet zien. Wanneer de takken en de
bladeren bewegen weet je dat de wind passeert, maar de beweging van
de takken is niet de wind. ‘Zelf” laat zich niet kluisteren in materie.

De materie en de middelen waarmee de kunstenaar werkt zijn van
hem, niet van het ‘zelf’.

In welke mate is jou zelf’ gekluisterd aan de ‘zware elementen’van je
lichaam en je geest? Via de dans kan je de lichtheid van je lichaam
ervaren. Dat kan ook via meditatie.

Hoe verlaat je het ‘zware’? Hoe licht of hoe zwaar weegt ‘zelf’ voor
jou?

-40 - Versie 11.2



Francis
Gastmans

keuzes maken zijn deel
van het ‘kunstwerk’.

Installatie “zelf” - Amsterdam 2018

-41 - Versie 11.2



Reflecties

‘Zelf’ drukt zich voor mij uit in een verhaal. Voor dat verhaal kan je
alle talen gebruiken, woordentalen en beeldende talen. Welke taal je
gebruikt is op zich niet belangrijk, evenmin als de perfectie van de
vaardigheden die je inzet om die taal uit te drukken.

Mijn installatie vertelt mijn verhaal, maar het is - zoals de ‘spiegel-
beelden’ van Geertje Kapteijns - een ‘spiegelverhaal’ waarin jij jouw
verhaal op kunt projecteren. Het is het verhaal van de weg die vertrok
bij de verwondering die ik als kind had over de grote hoeveelheid
wonderlijke elementen waarmee de wereld is opgebouwd. Gaande-
weg werd mijn wereld begrensd, niet door de wereld zelf maar door
de grote mensen die de wonderen namen gaven, ze ordenden, ze
indeelden in soorten en daarenboven nog eens duidelijk maakten wat
volgens hen ‘goed’ is en wat ‘niet-goed’ of ‘slecht’ of zelfs ‘gevaar-
lijk’. Om mijn beeld van ‘zelf” te vormen heb ik als kind (onbewust)
keuzes gemaakt: Wat vind ik belangrijk zelfs als de grote mensen dat
niet vinden? Waar let ik op, waar let ik niet (meer) op? Waar verstop
ik mijn geheimen? Ik hebt een eigen indeling gemaakt die best mocht
afwijken van wat de grote mensen vertelden. Tegelijkertijd ben ik
gestart met het innerlijk vertellen van mijn verhaal: Wat hoort bij mij,
wat niet? Wat zijn de grenzen van mijn wereld? Wie mag er allemaal
in wonen? Wie mag er in schuilen?
Ik beleef ‘mezelf” als een open ruimte (Open Space), geen gesloten
wereld alleen bewoond door een vast ‘ik’. ‘Mezelf” is een verhaal van
verbindingen en ontmoetingen, met mezelf, met anderen, met dieren
en planten. Een ontmoetingsplek is geen ruimte die permanent
bewoond wordt door steeds hetzelfde ‘ik’. Mijn ‘zelf” kan niet louter
‘alleen van mij’ zijn. Alles wat ik voel, denk en doe wordt steeds
beinvloed door ontmoetingen, ieder moment, tot in de kleinste details,
sinds mijn geboorte. Ik ervaar ‘mezelf’ steeds als een ‘zelf in relatie
met anderen’. ‘Mezelf” kan enkel in een interathankelijke relatic met
anderen ontstaan en leven en transformeren.

-42 - Versie 11.2



“Het gevoel dat je uniek bent en gescheiden van de anderen

is een optische illusie van het bewustzijn.”
(A.Einstein)

-43 - Versie 11.2



	Inhoud
	Over het thema ‘zelf’
	Beeldende kunstenaars
	Marina Abramović
	Bang Hai Ja
	Louise Bourgeois
	Berlinde De Bruyckere
	Jeanne-Claude Denat & Christo Javacheff
	Rackie Diankha
	Geertje Kapteijns
	Käthe Kollwitz
	Chiharu Shiota
	Bill Viola
	Rik Wouters
	Francis Gastmans


