
Ontmoetingen met je ‘zelf’ 

Wat kunstenaars je aanbieden


Francis Gastmans




Dit boekje is een omwerking van mijn jaaropdracht voor het eerste jaar Kunst 
en Cultuur aan de Academie van Berchem (2019-2020):  
Kies tien kunstenaars of kunstwerken die je aanspreken en bouw daar een 
virtuele tentoonstelling rond. Je mag werken rond een thema.  
Als thema koos ik ‘Ontmoetingen met je zelf’. 
Met dank aan Joke Schrauwen, de creatieve docente, voor de uitdaging.


Ontmoetingen met je ‘zelf’  - Wat kunstenaars je aanbieden


Tekst en vormgeving: Francis Gastmans


Versie 11.2 -  2025


Illustratie: Een portret tweemaal afgedrukt, over elkaar 
Origineel: Geertje Kapteijns - Portrait XVI – mandala in oker en lila, 2018, acrylverf 
op papier, 250 gsm, 19,5 x 16 cm (zie p.27)


https://francisgastmans.com/ 
francisgastmans@icloud.com


Je mag al de teksten op mijn website vrij gebruiken. Meer nog, het doel van het delen 
van mijn gedachten is dat je ze zou gebruiken om daarmee kritisch-onderzoekend je 
inzichten en die van anderen onder de loep te nemen. Gelieve wel respect te hebben 
voor het copyright en steeds mij als bron te vermelden wanneer je een stukje kopieert. 
Dank je. 

https://francisgastmans.com/
mailto:francisgastmans@icloud.com


Wat moet je met dit boekje?


Dit is niet zomaar een boekje om snel eventjes te ‘lezen’. Het is een 
Pad-vinder boekje , een tekst om mee op tocht te gaan, een 1

uitnodiging om scherper waar te nemen, zonder oordelen, en 
(misschien) iets te vinden rond het begrip ‘zelf’. 
Er komen verschillende kunstenaars ‘aan het woord’. De inleidende 
tekst bij elke kunstenaar is slechts een korte schets, soms erg kort. Het 
is slechts een hanger om een kleed aan op te hangen. Om het volledige 
verhaal te kunnen vatten en tot zijn recht te laten komen, is het 
daarom nodig om op de links in de tekst te klikken, de video’s te 
bekijken en de interviews te beluisteren of te lezen. Enkel zo kan je de 
kunstenaar ontdekken en het werk waar het over gaat.  2

Na de presentatie van de kunstenaar en haar werk, plaats ik een aantal 
reflecties. Mijn intentie is om aan de grenzen van je denken te trekken 
en aan je beeldvorming rond het begrip ‘zelf’. Nergens is er echter 
sprake van ‘juist’ of ‘fout’, ‘waar’ of ‘niet waar’. Wat voor jou het 
begrip ‘zelf’ inhoudt, is ‘waar’, dat stel ik niet in vraag. Mijn intentie 
is niet om te komen tot één visie. Dus vind je in de tekst vragen die 
elkaar soms tegenspreken. 
De kunstenaars staan in alfabetische volgorde.


Dit boekje nodigt je uit om traag te lezen. Neem de tijd die het van je 
vraagt, blader er door, kom er op terug. Gebruik het de volgende 
maanden om gezellig wat met kunst bezig te zijn en met het thema 
‘zelf’ en dus … met jezelf.


Francis Gastmans 

 Meer over Gidsen en Pathfinders in: Padvindend leiderschap - Samen de juiste weg 1

vinden
 Alle links in deze tekst werden op 2/11/24 nogmaals gecontroleerd.2

https://francisgastmans.com/boeken/
https://francisgastmans.com/boeken/


Inhoud


Over het thema ‘zelf’	 
1
Beeldende kunstenaars	 
6
Marina Abramović	 
8
Bang Hai Ja	 
11
Louise Bourgeois	 
14
Berlinde De Bruyckere	 
17
Jeanne-Claude Denat & Christo Javacheff	 
20
Rackie Diankha	 
23
Geertje Kapteijns	 
26
Käthe Kollwitz	 
29
Chiharu Shiota	 
32
Bill Viola	 
35
Rik Wouters	 
38
Francis Gastmans	 41



Over het thema ‘zelf’


Ik heb een volledige tekst gewijd aan het thema ‘ik-wand’,’identiteit’ 
en ‘zelf’. Het is nuttig deze tekst te lezen: Ik, Identiteit, Zelf 
Hieronder enkele lijnen uit die tekst.


Het is tevens nuttig de tekst te lezen: 
Hoe vertel je je levensverhaal?


Wie is je ‘zelf’?


Je  kunt het begrip ‘zelf’ op verschillende manieren benaderen.  3

• Je kunt ‘zelf’ benaderen als een object of als een persoon, als ‘iets’ 
dat nauwkeurig kan worden omschreven. Je spreekt dan van ‘het zelf’. 
‘Het zelf’ of ‘het Zelf’ heeft een innerlijke structuur of een kern die 
onveranderlijk is (voor sommige mensen zelfs eeuwig, een ziel). ‘Het 
zelf’ is een punt waar alles samenkomt en waar alle gevoelens, 
gedachten en handelingen uit vertrekken. ‘Het zelf’ is de plek voor 
zelfevaluatie. 
Bij het praten over ‘het zelf’ verschijnt het beeld van een figuur, een 
autoriteit, een persoon of verpersoonlijkt aspect binnen in jou. Wat 
hoort dan niet bij ‘het zelf’? Deze vraag is vooral belangrijk wanneer 
je praat over ‘het authentieke zelf’, ‘het Hogere zelf’ of ‘het Essentiële 
Zelf’ in jou. Is ‘het zelf’ een ‘feit’?  4

• Je kunt ‘zelf’ zien als een netwerk van elementen. Dicht bij het 
centrum van het net hebben de kenmerken van ‘zelf’ een bestendig-
heid en aan de rand van het net vervullen ze veeleer een sociale 
functie of rol. De elementen van het netwerk bewegen flexibel. Aan de 
randen van het netwerk ‘zelf’ is er veel verandering, in de kern van het 

 De drie manieren om naar ‘zelf’ te kijken die hier worden beschreven houden 3

verband met de keuze uit de drie grondpatronen: lijnig, systemisch of lemniscatisch.  
Lees meer in: Drie grondpatronen om je leven te be-leven

 Lees meer in: Hoe je zelf ‘feiten’ creëert - Vier soorten feiten4

-  - 1 Versie 11.2

https://francisgastmans.com/korte-teksten/
https://francisgastmans.com/korte-teksten/


netwerk weinig of niet. 
• Je kunt ‘zelf’ herkennen en beleven als een dynamisch, nooit 
eindigend proces (dus niet als een ‘iets’), een voortdurende beweging 
van vormen en omvormen. De ervaring ‘zelf’ groeit en ontwikkelt 
zich van bij je geboorte tot aan je dood. ‘Zelf’ is een nu-gebeuren, niet 
iets uit het verleden of iets van de toekomst. Er is geen bestendigheid, 
of toch wel, de bestendigheid van de verandering.


Om over ‘zelf’ te communiceren vertel je in de drie gevallen een 
verhaal. Dit brengt mij er toe om ‘zelf’ in de eerste plaats te zien als 
een verhaal. ‘Zelf’ of ‘het zelf’ is slechts een ‘realiteit’ als het wordt 
verteld (in woorden, beelden of daden; tegen jezelf en naar anderen).


Zelfbeeld


Je zelfbeeld is het beeld dat jij je vormt over wie jij ‘bent’, het beeld 
dat jij vormt over je ‘zelf’. Het is het beeld dat je innerlijk ervaart en 
waarvan je meent dat je het uitstraalt en waarvan anderen iets kunnen 
waarnemen. Het is een beeld, een voorstelling, een door jou verteld 
verhaal, een eigen interpretatie. Het stoelt op je persoonlijke 
ervaringen, je opvoeding en je socialisatie. Je hebt daarbij ook gebruik 
gemaakt van de beelden en verhalen die leven in je cultuur. Wanneer 
je ‘zelf’ ziet als ‘iets’ (‘het zelf’) is de kans groot dat de vorm van je 
zelfbeeld ook statisch is. Je ziet je eigen verhaal als ‘waar’ en bent 
vergeten dat het opgebouwd is met gedachten, beelden, voorstel-
lingen, interpretaties. Dat zelfbeeld ‘ben’ je echter niet.  
Vanuit een andere hoek bekeken groeit en past je zelfbeeld zich aan. 
Het verwijst naar hoe jij vandaag naar jezelf kijkt en over jezelf 
oordeelt. Waar je vandaag bv. zegt: “Dit kan ik niet. Dit hoort niet bij 
mij.” kunnen ervaringen, een opleiding of een coaching als resultaat 
hebben dat je inziet: “Dit kan ik wel, indien ik dit wil. Ik ben meer en 
kan meer dan ik dacht.” 
Wie je vandaag meent dat je ‘bent’ is een beeld dat gegroeid is uit je 
ervaringen. Er waren op ieder moment in je leven alternatieve visies, 

-  - 2 Versie 11.2



alternatieve conclusies, alternatieve inzichten. Wie je vandaag meent 
dat je bent, had je ook niet kunnen zijn. Je waarnemen, je denken, je 
reflecteren en je besluiten zijn steeds begrensd, ook de innerlijke 
waarnemingen, de waarnemingen van ’je zelf’ en het denken over wie 
je ‘zelf’ bent. 
5

Je zelfbeeld is het beeld waar je naar verwijst door je gedrag (= je 
handelingen, je woorden, je uitingen, je reacties, je lichaamstaal) en 
het op deze wijze voor anderen ‘zichtbaar’ maakt. Het is het verhaal 
dat je zendt naar anderen.  
Valt je zelfbeeld samen met jouw ‘buitenkant’? Moet het samenvallen? 
Of kan het niet samenvallen? Laat jij je zelfbeeld samenvallen met je 
‘identiteit’, … steeds,  soms, altijd? In welke mate drukt de uiting van 
je zelfbeeld je ‘zelf’ uit op dit moment? 


Hoe ‘waar’ is jouw verhaal over je ‘zelf’ en je leven?


Geen enkel levensverhaal of verhaal over je ‘zelf’ is volledig 
‘objectief’ waar, geen enkel beeld is ‘af’. Welk verhaal er ook wordt 
verteld en door wie, het is steeds subjectief. Is het soms ‘onwaar’? 
Wat is ‘waarheid’?  Eigenlijk doet het er niet toe of je verhaal 6

‘helemaal waar’ is.  
Beter is het om te aanvaarden dat ieder levensverhaal ‘selectief 
authentiek’ is. D.w.z. je bent (was) op ieder moment beperkt authen-
tiek, namelijk zo authentiek, zo 'echt' als de situatie toelaat (toeliet)  
… voor jou, vanuit jouw perspectief, vanuit jouw mogelijkheden. Op 
ieder moment maak jij jezelf zichtbaar, zeg je wat je voelt, ervaart en 
ziet, zonder daarmee alles van jezelf zichtbaar te willen en te kunnen 
maken. Dit laatste is gewoon een onmogelijke eis, dat kan gewoon 
niet. Ieder levensverhaal is een selectie gemaakt door de verteller. 

 Je leest meer over de grenzen van je waarnemingen in: De Held met de Duizend 5

Grenzen en Uitdagingen
 Lees meer in het hoofdstuk ‘Wat is waarheid?’ in de tekst: Hoe je zelf ‘feiten’ creëert - 6

Vier soorten feiten - p.48
-  - 3 Versie 11.2

https://francisgastmans.com/korte-teksten/
https://francisgastmans.com/korte-teksten/


Het beeld dat anderen zich van jou vormen en het verhaal dat ze over 
jou vertellen valt zelden of nooit volledig samen met jouw innerlijk 
beleefd zelfbeeld. Daarnaast wordt je zelfbeeld mee gevormd door wat 
de mensen die jou ontmoeten jou vertellen over jou. Het beeld van de 
anderen over jou heeft een beïnvloedende rol. 
Beter is het om te aanvaarden dat een herinnering een constructie is, 
een her-inneren. Je raadpleegt niet gegevens die ergens onveranderd 
liggen opgeslagen in jou. Immers op het moment dat je iets opslaat is 
dat reeds een interpretatie. Ja, een foto of een video kan je helpen te 
her-inneren, maar ook dan blijft het verhaal bij de foto of de video een 
her-interpretatie en her-actualisatie van het materiaal. 
Beter is het om te aanvaarden dat het verhaal van een relatie of een 
ontmoeting per definitie eenzijdig is, zelfs al laat je alle betrokkenen 
aan het woord. Ieder levensverhaal bestaat uit een enorme hoeveelheid 
relaties en ontmoetingen, kort of lang, soms zeer kort. Ieder verhaal is 
per definitie eenzijdig.


Kunstenaars als inspiratiebron


Kunstenaars kunnen je inspireren om op een andere manier naar jezelf 
en naar je ‘zelf’ te kijken. Denk bij ‘kunstenaars’ niet alleen aan wie in 
musea of galeries wordt getoond. Je ontmoet allerlei andere 
‘kunstenaars’ via een boeiend boek, een aangrijpende film, een 
interview op radio of tv, een concert, een yoga-leraar, een leraar of 
begeleider die werkt op een creatief-kunstzinnige manier. Een 
‘kunstenaar’ is iemand die zichzelf uitdrukt (telkens opnieuw zich 
tracht uit te drukken) op een bijzonder persoonlijke, zorgzame, diepe 
en creatieve manier in een van de vele talen.


-  - 4 Versie 11.2



Een eigen-zen-nige gedachte:


Leven is een dynamisch, interafhankelijk, niet eindigend proces,  
dat zich uitstrekt in alle richtingen. 
’Leven’ is overal volledig ‘leven’. 

Alle levende wezens maken gelijk deel uit  
van die dynamiek en transformeren voortdurend. 

Het gaat om een doorlopend proces  
dat misschien nooit of ooit is begonnen 
en misschien nooit of ooit zal eindigen.


‘Mens zijn’ is als dynamisch proces 
slechts één van de vele aspecten van ‘leven’


‘Leven’ eindigt niet met sterven.  
‘Het leven’ wel, want dan heb je het proces ‘leven’  

tot een object gemaakt.  
Dan geef je het grenzen en   

wil je het object kunnen lokaliseren in tijd en ruimte. 
‘Het leven’ moet dan ergens aan te wijzen zijn  

(“Dit is het en dit is het niet.”),  
het moet ergens beginnen en ergens eindigen. 

Objecten zijn menselijke producten  
en hebben sowieso een begin en een einde.


Het wordt nog meer eindig wanneer je het hebt over  
‘mijn leven’ of ‘haar leven’.  

Je beweert dan dat je leven ‘bezit’.  
‘Leven’ kan je niet bezitten,  

het is onpersoonlijk en allesomvattend 

-  - 5 Versie 11.2



Beeldende kunstenaars


Beeldende kunstenaars vertrekken vanuit een niet-weten en toch 
nemen ze een standpunt in, een voorlopig standpunt of een ‘open’ 
standpunt. Een stand-punt (letterlijk) biedt een beperkt perspectief. 
Kunstenaars bieden je in hun werk iets dat ‘ontmoetbaar’ is. Door de 
keuze van het materiaal en de uitdrukkingsmiddelen kunnen hun 
werken honderden tot duizenden jaren ‘aanwezig’ blijven (bronzen 
beelden) of zijn ze zeer vluchtig, een momentopname dat zich kan 
herhalen (een performance) of een werk dat slechts tijdelijk 
‘bestaat’ (bv. de werken van Jeanne-Claude Denat en Christo worden 
na twee weken vernietigd; Shiota stelt haar kunst slechts tijdelijk op, 
steeds werkt ze ver-nieuw-end).  
Ik heb gekozen voor voornamelijk vrouwelijke kunstenaars. Ik heb me 
beperkt tot negen vrouwen (zeven internationaal bekend, twee lokaal 
bekend) en twee mannen. Mijn keuze is een persoonlijke verbinding 
met de kunstenaar of met het werk. Ik breng deze kunstenaars samen 
omwille van het thema, niet om enige artistieke gelijkenis of kwaliteit. 
De betrokken kunstenaars zullen het niet steeds eens zijn met mijn 
interpretatie van hun werk.


Ik herken in hun onderzoek en hun werk, diverse beelden van ’zelf’:  
een betekenisvolle aanwezigheid, een transitioneel fenomeen 
(Abramović), een lichtgevend wezen (Bang Hai Ja), een levenslange 
innerlijke strijd (Bourgeois), een metamorfose (De Bruyckere), een 
wezen dat je pas kent als je het even verbergt (Denat & Christo), een 
te vertellen verhaal (Diankha), een herkenning en een erkenning 
(Kapteijns), een verbindend en sociaal wezen (Kollwitz), een 
emotioneel en relationeel netwerk (Shiota), een voortdurende 
beweging (Viola), iets wat door passie uit het beeld breekt - uiterlijk 
en innerlijk (Wouters).


-  - 6 Versie 11.2



Alvorens verder te gaan, een waarschuwing van Leonora Carrington, 
de laatste surrealiste (1917-2011) tijdens een interview: 
  
“Canvas is an empty space. It is a visual 
world. You want to turn things into a kind of 
intellectual game, it’s not. It’s a visual world, 
which is totally different. You’re trying to 
intellectualise something desperately and 
you’re wasting your time. You can 
understand by your own feelings about 
things. If you see a painting for instance, that 
you like. The visual world is to do with what 
we see as space, which changes all the time.”


“Het canvas is een lege ruimte. Het is een visuele wereld. Je wilt er 
een soort intellectueel spel van maken, dat is het niet. Het is een 
visuele wereld die totaal anders is. Je probeert wanhopig iets te 
intellectualiseren en je verspilt je tijd. Je kunt je eigen gevoelens over 
dingen begrijpen. Als je bijvoorbeeld een schilderij ziet dat je leuk 
vindt. De visuele wereld heeft te maken met wat we zien als ruimte en 
die verandert voortdurend.” 

-  - 7 Versie 11.2

https://nl.wikipedia.org/wiki/Leonora_Carrington
https://www.youtube.com/watch?v=lqXePrSE1R0&t=307s


Marina Abramović


De kunstenaar


Marina Abramović  is een 
Servische video- en performance 
kunstenaar (Belgrado, 1946). Ze 
woont en werkt in New York. 
Vanaf haar eerste performances 
experimenteert de kunstenaar 
met de grenzen van het menselijk lichaam. Ze test wat het lichaam aan 
pijn kan verdragen en tart het uithoudingsvermogen. Als een welhaast 
wetenschappelijk experiment legt ze in haar performances de aard van 
de menselijke natuur bloot. In veel van haar streng gereguleerde 
performances is zij volledig naakt. Voor Abramović is haar lichaam 
haar kunstwerk. Ze wil niet alleen de fysieke maar ook mentale en 
relationele grenzen onderzoeken. Interactie staat dan ook centraal in 
haar werk, interactie tussen de toeschouwer en het kunstwerk. Pas dan 
is voor Abramović een werk compleet. Het kunstwerk an sich betekent 
niets. Daarom noemt ze haar werken transitionele objecten.  
Je vindt veel filmpjes over haar werk op YouTube.  
De filosofie van Abramović in 6 minuten. De toekomst is MAI


In 2010 was er een grote retrospectieve tentoonstelling in het MoMa,   
Museum of Modern Art in New York. Het betekende een terugblik op 
haar oeuvre, maar vooral een eerbetoon aan haar onbetwistbare 
bijdrage aan de recente geschiedenis van de kunst als pionier van de 
performancekunst. Zij was zelf ‘subject’ voor haar performance “The 
Artist is Present”. Drie maanden lang zat ze zes dagen per week acht 
uren per dag onbeweeglijk op een stoel aan een tafel (die later werd 
weggenomen). De bezoeker kon plaats nemen op een stoel tegenover 
haar. De bezoeker mocht haar aankijken, maar niet met haar praten of 
haar aanraken. 

-  - 8 Versie 11.2

https://mai.art/about-mai
https://www.youtube.com/results?search_query=Marina+Abramovic
https://www.theartcouch.be/videos/de-filosofie-van-marina-abramovic-in-6-minuten/
https://www.youtube.com/watch?v=M4so_Z9a_u0
https://www.youtube.com/results?search_query=the+artist+is+present+full+movie
https://www.youtube.com/results?search_query=the+artist+is+present+full+movie


 

-  - 9 Versie 11.2



Reflecties


‘Fysiek aanwezig zijn’ is voor haar een van de fundamentele 
kenmerken van een ‘persoon’ of een ‘zelf’. Abramović heeft dit tot het 
uiterste willen onderzoeken. Ik heb al de beschikbare video’s meer-
maals bekeken en steeds ben ik erg ontroerd door de opstelling, de 
houding van de kunstenaar en van de bezoekers. Ik ervaar haar werk 
als geweldig krachtig in zijn eenvoud. 


“Be present” In welke mate ben jij nu aanwezig, nu, op de plek waar 
je nu staat of zit en bij wat je nu doet, terwijl je deze woorden leest? 
Wat maakt het moeilijk om helemaal ‘hier’ te zijn?  
Indien je niet volledig aanwezig bent, waar ben ‘jij’ dan, of misschien 
beter, welk stuk van je ‘zelf’ is ergens anders?  
Hoe voelt het aan wanneer je helemaal je ‘zelf’ bent in dit moment? 
Hoe voelt het aan om helemaal ‘zelf’ te zijn in dit moment?


‘Volledig aanwezig zijn’ vereist vertrouwen. Het werk van Abramović 
steunt sterk op vertrouwen. Hoe veilig jij je voelt speelt daarin een 
grote rol. ‘Veiligheid’ is een gevoel dat jij uitzendt. Het is niet iets dat 
een externe macht je biedt (bv. ouders, politie, bewakingsagenten of 
God) al zal die jouw gevoel kunnen ondersteunen. Ook dit heeft 
Abramović tot het uiterste ervaren. Je zult meer of minder (delen van) 
je ‘zelf’ tonen in de mate dat jij vertrouwen geeft. 
Met haar term ‘transitionele objecten’ wijst Abramović tevens op de 
dynamiek van het moment. Jij (en je ‘zelf’) bent een kunstwerk, een 
werk dat ‘kunst’ is in interactie met anderen én in de mate dat de ander 
deel mag zijn van jouw kunstwerk (= de uiting van je ‘zelf’ op dit 
moment). Het is niet zonder betekenis dat zij levende mensen als 
beelden presenteert en bv. geen bronzen beelden. 

-  - 10 Versie 11.2



Bang Hai Ja


De kunstenaar


Bang Hai Ja werd geboren in Seoul in 
1937, woonde sinds 1961 in Frankrijk 
en is daar overleden in 2022. Ze maakt 
deel uit van de eerste generatie 
Koreaanse abstracte schilders. Op haar 
website ontdek je meer over haar (na 
het introductiefilmpje klik je op een taal, 
rechtsboven). 
“Wat opvalt aan het werk van Bang Hai Ja is dat ze in haar werken 
altijd heeft getracht licht naar buiten te brengen. En deze zoektocht 
naar licht, gecombineerd met een reflectie op het mysterie van leven 
en creatie, heeft prachtige schilderijen voortgebracht. Schilderijen 
waar Oost en West samenkomen, de vrucht van een contemplatieve 
perceptie van de wereld.” (Hun Bang, artistiek directeur, haar broer)


In 2018 werd ze door de Franse regionale 
afdeling culturele aangelegenheden gekozen 
(uit vier kandidaten) om vier glasramen te 
maken voor  de Saint-Piat-kapel, de 
kapittelzaal van de kathedraal van Chartres.  
Ze ‘schildert’ en ‘boetseert’ al jaren met glas, 
d.w.z. net als bij haar schilderijen speelt de 
structuur van het oppervlak een grote rol in 
het breken van het licht. Een bedrijf in Duitsland bood haar de 
mogelijkheid om haar techniek toe te passen op zeer grote 
oppervlakten. De glasramen zijn 426 x161. In een video vertelt ze 
over haar werk aan de glasramen. Wellicht worden de ramen in 2021 
geplaatst. 

-  - 11 Versie 11.2

http://banghaija.com/
https://www.youtube.com/watch?v=rSHRomgCJSU


Twee van de vier glasramen voor de kathedraal van Chartes. 


Het labyrint in de kathedraal van  
Chartres	 Van dit glasraam kon in Parijs een 	
	 maquette worden bewonderd 

-  - 12 Versie 11.2



Reflecties


Wanneer ik in Parijs ben loop ik altijd even langs bij het Musée 
Cernuschi. In februari 2019 liep ik de trap op. Ik wist niet dat er een 
tentoonstelling was van Bang Hai Ja “Et la matière devint lumière”. 
Ik kende de kunstenaar niet. Wanneer ik boven kwam werd ik over-
weldigd door een reeks cirkels die licht leken uit te stralen. Ik stond 
sprakeloos. Wat ze wil bereiken daar slaagt ze in: materie wordt licht.  
Zo kijkt ze ook naar de mens: wij stralen licht uit wanneer we volledig 
‘open’ gaan, en wij kunnen ook het licht bij anderen waarnemen. 


Ze heeft zich in de jaren zestig bekeerd tot het christendom en maakt 
haar eigen synthese met het taoïsme en het boeddhisme waar ze mee 
opgroeide. Dat maakt dat ze niet ‘christelijk’  kijkt naar de mens. 
7

Ik kijk zelf niet ‘religieus’ naar de mens en naar ‘zelf’ maar herken 
wel het ‘licht’ dat sommigen uitstralen, alsof er licht uit hen komt, en 
hoe anderen eerder ‘dof’ verschijnen. 


Waar schuilt het licht van jouw ‘zelf’? Welke plek in jou voelt aan als 
‘lichtgevend’? Wat zie je wanneer je licht ziet in anderen? Waaraan 
merk je dat? Van waar meen je dat dit vertrekt? 
Is ‘licht’ een vast gegeven, al dan niet verduisterd door regels en 
normen? Of is ‘licht’ een samenspel met verschillende elementen, die 
dan aanwezig dienen te zijn om samen ‘licht’ te maken?  
Of is ‘licht’ een bron die sterker en zwakker straalt afhankelijk van de 
omstandigheden en je ontwikkeling?


Daarnaast geeft de opdracht in de kathedraal van Chartes tevens een 
hint naar het labyrint als symbool voor de levensloop. “In een doolhof 
verlies je je weg, in een labyrint vind je je weg.”  
Hoe ontmoet je (je) ‘zelf’ wanneer je het naar binnen draaiend pad en 
de naar buiten draaiende terugweg aflegt?  
Hoe verliep jouw levenspad tot nu toe en waar wil je morgen lopen? 

 Erfzonde, negatief beeld van het lichamelijke, je hebt een verlosser nodig want je 7

kunt niet zelf een hoger niveau bereiken, je hebt de genade van God nodig, enz.
-  - 13 Versie 11.2

http://www.cernuschi.paris.fr/fr
https://www.youtube.com/watch?v=gi3LU-mHzZ8


Louise Bourgeois


De kunstenaar


Louise Bourgeois geboren in Parijs in 
1911 en gestorven in New York in 2010, 
was een Frans-Amerikaans kunstenaar en 
beeldhouwer. Ze was een radicale figuur 
die haar eigen weg bewandelde met 
scherpzinnigheid, intelligentie en lef – zo 
nu en dan zelfs tegen de gangbare smaak en ideeën in. Tegenwoordig 
wordt ze gezien als een icoon van de late twintigste-eeuwse kunst, die 
persoonlijke verhalen en psychologische inzichten combineerde met 
buitengewone artistieke vernieuwingen. 
“Anno 2019 geldt Bourgeois als een belangrijke inspiratiebron om het 
eigen ‘ik’ te onderzoeken. Waar de abstracte kunst naar pure waarden 
zocht, duikt zij in het vuile, fysieke, kleinmenselijke bedrijf. Gezien de 
heftigheid van het werk is de ruime, ietwat cleane opstelling van de 
werken in Museum Voorlinden wel zo prettig. De titel van de 
tentoonstelling “To unravel a torment” klinkt zwaar, maar voor 
Louise Bourgeois was deze ‘ontrafeling’ een therapeutische daad. Je 
kunt haar werk op een intellectueel niveau bekijken, zoals de 
psychiater en de kunstkenner gewoon zijn te doen, maar om de kracht 
ervan te ondergaan is meer nodig. Je redt het zelfs 
niet met empathie. Pas voorbij de emotie kom je 
terecht in de rauwe, woordeloze, instinctieve 
drang tot zelfbehoud. De sardonische humor biedt 
voldoende tegenwicht om heelhuids uit die 
afdaling in de hersenstam terug te keren.”  
Meer in het artikel van DHC Den Haag Centraal 
22/10/19. 

-  - 14 Versie 11.2

Geboorte

https://nl.wikipedia.org/wiki/Louise_Bourgeois
https://www.denhaagcentraal.net/kunst/reuzenspinnen-in-voorlinden-kunstenares-louise-bourgeois-mengt-gif-met-antigif/


Museum Voorlinden (NL) presenteerde in nov 2019 - mei 2020 Louise 
Bourgeois – To Unravel a Torment, een zes decennia overspannende over-
zichtstentoonstelling met veertig sleutelwerken. Bij de ingang stond deze 
Maman (1999) de grootste spin die Louise Bourgeois ooit heeft gemaakt. 

-  - 15 Versie 11.2



Reflecties


“Maman (1999) een spin van brons en staal met marmeren eieren. 
Voor Louise Bourgeois een ode aan haar moeder maar tevens een 
zelfportret. De spin die zijn eigen constructies maakt uit zijn eigen 
geest en lichaam. De spin en kunstenaar als herstellers. Als een 
spinnenweb stuk gaat wordt het weer hersteld.”… “Zij zag in de spin 
een symbool van bescherming en herstel en een verwijzing naar haar 
moeder. Daarnaast zag zij in de spin een dreiging, die ook valstrikken 
(lees web) aanlegt om prooien te vangen.”


De manier waarop Luise Bourgeois omging met de relaties in haar 
leven en met (wat zij beleefde als) het lijden, toont hoe je verstrikt 
kunt geraken in een onontwarbaar kluwen van relaties en gevoelens. 
Het is een net van interpretaties, invullingen, misverstanden, beelden, 
normen en reacties dat je zelf spint.  
Je spint je ‘zelf’-net en weet hoe je daarbinnen moet bewegen. Wil de 
moeder-spin in jou een warme, tedere moeder zijn dan zal dit ook 
voelbaar zijn in je web. Is het een net om te verwelkomen, te om-
hullen en te beschermen? Of een net om vast te binden, te immobi-
liseren, gevangen te houden? Reageren op pijn en onrecht met lijden 
(wat Bourgeois deed) is een keuze! Het is geen onontkoombaar 
gedrag. Iedereen maakt in het leven pijnlijke situaties mee waar je op 
diverse manieren op kunt reageren: met verontwaardiging, of met 
onmacht-gevoelens, of met lijden, of met apathie, of met opstandig-
heid, of met gelatenheid, of met mededogen of …


Hoe reageerde jij tot nu toe op pijnlijke ervaringen, op een relatie-
breuk, op schending van vertrouwen, op een ziekte, op onrechtvaar-
digheid, op schijnheiligheid, e.d.?  
Hoeveel afstand beleef jij tussen de ervaring en je ‘zelf’?  
Is een ervaring iets ‘van’ jou of ‘overkomt’ ze jou?  
Hoe wordt je ‘zelf’ gekwetst? Welke actie kan het helen van je ‘zelf’ 
ondersteunen? 

-  - 16 Versie 11.2



Berlinde De Bruyckere


De kunstenaar


Berlinde De Bruyckere (Gent, 1964) volgde de 
opleiding monumentale kunsten aan Sint-
Lucas te Gent, waar ze afstudeerde in 1986. Ze 
maakt driedimensionale beelden, installaties 
en aquarellen. Ze breidt haar persoonlijke 
iconografie uit met impactvolle beelden in was 
van mensen en paarden. Ondanks de grote 
formele verscheidenheid van haar werken vormen de eenheid van 
materiaalkeuze, de gebruikte technieken en de terugkerende symbolen 
en motieven een rode draad door heel haar oeuvre. Terugkerende 
thema's in haar werk zijn kwetsbaarheid, vergankelijkheid en 
eenzaamheid. Eerst maakte ze zogenaamde "dekenmensen": 
kwetsbare, gehavende figuren met dekens over het hoofd. De dekens 
beklemmen maar bieden ook bescherming. Later ging ze vervormde 
lichamen boetseren uit was, bedekt met wol, vaak zonder hoofd en 
geslacht. De Bruyckere staat ook bekend om haar sculpturen en 
installaties met bomen en met vervormde paardenlichamen.


Recent werk tijdens “Aletheia,” (a powerful solo exhibition on view 
through March 15, 2020 at the Fondazione Sandretto Re Rebaudengo 
in Turin).


Lees een interview.


Sinds 2011 maakt De Bruyckere gebruik van metamorfose om de 
dualiteit van het leven in beeld te brengen. Menselijke lichamen 
ondergaan een oncontroleerbaar omvormingsproces naar wezens 
tussen plant en dier met takachtige ledematen of bloederige geweien. 
In haar sculpturen toont Berlinde De Bruyckere ons het lichaam en het 
leven in al zijn kwetsbaarheid. 


-  - 17 Versie 11.2

https://nl.wikipedia.org/wiki/Berlinde_De_Bruyckere
https://sculpturemagazine.art/suffering-and-desire-a-conversation-with-berlinde-de-bruyckere/
http://hildevancanneyt.blogspot.com/2012/10/interview-met-berlinde-de-bruyckere.html


Barbara Baert: “Haar werken komen van een kosmische wereld, waar 
mens en dier nog niet van elkaar gescheiden waren. Waar het a-
iconische en het iconische nog niet gesplit waren en waar de sekses 
ook nog niet gesplit waren… Het lijkt wel alsof de kunstenaar beelden 
verzamelt op de grens tussen mens en dier. Beelden in de zone tussen 
destructie en herstel, tussen angst en herontwikkeling.” 

-  - 18 Versie 11.2

Marthe, 2008. Wax, epoxy, metal, and wood, 280 x 172.5 x 119.5 cm




Reflecties


Metamorfose, transformatie, omkering, drastische verandering … het 
zijn begrippen die een fundamentele omvorming van een gegeven 
aanduiden. Het is niet zomaar een kind dat groeit of een nieuwe tak 
aan een boom. 


Is ‘zelf’ een gegeven? Hoe is het jouw ‘zelf’?  
Is het een ‘vast gegeven’? Hoe ‘vast’ is het?  
Welke veranderingen hebben in het verleden al plaatsgevonden?


In alle ontwikkelingen gaat het steeds om het transformeren van 
bestaande elementen en bestaande energie. Wanneer een zaadje 
uitgroeit tot een volwaardige plant wordt geen nieuwe materie 
gevormd zomaar uit het niets. De plant vormt bestaande energie en 
materie om tot cellen, tot bladeren en tot takken.  
Transformeren betekent: verbinden, vergroten, versterken, uitbreiden 
en omvormen van bestaande gegevens en energie. Dit gebeurt in jou 
en tussen jou en andere mensen, dieren en natuurelementen. Kijk eens 
goed met wie en met wat je allemaal verbonden bent. Geniet van de 
verbindingen. Je bent een wezen-in-verbinding! Leren, groeien, oplos-
sen, veranderen, enz. gebeurt steeds via verbindingen met mensen, 
dieren en natuurelementen die zorgen voor transformatie, omvorming 
en omzetting van energie.


Een mens maakt verschillende transformaties, zelfs metamorfoses, 
mee in haar leven; soms zacht en klein, soms hevig en ingrijpend, 
soms lijken ze door externe factoren opgedrongen, soms zijn ze 
bewust gekozen. Het begrip ‘zelf’ is flexibel, soepel en veerkrachtig. 
Soms echter is er sprake van verharding. Zoals het verharden van 
takken ook ‘groei’ betekent, om nieuwe groene scheuten toe te laten.


Hoe vaak heb je reeds je ‘zelf’ moeten heruitvinden?  
Wanneer heb jij laatst een omvorming van je ‘zelf’ ervaren?  
Wat was de aanleiding en wat was het resultaat? 

-  - 19 Versie 11.2



Jeanne-Claude Denat 
& Christo Javacheff


De kunstenaars


Christo Vladimirov Javacheff of kortweg 
Christo (1935-2020)  was een Bulgaars-
Amerikaans architect, beeldhouwer, instal-
latiekunstenaar, schilder en tekenaar. Hij is 
vooral bekend vanwege zijn ‘inpakkunst’. 
Die ontstond in nauwe samenwerking met 
zijn vrouw, Jeanne-Claude Denat de 
Guillebon (1935-2009). Christo en Jeanne-
Claude vonden het als kunstenaars belangrijk 
dat zij samen genoemd werden. Omdat men 
het werk van het koppel steeds met zijn naam aanduidt, heb ik 
gekozen om ditmaal haar vooraan te zetten. Ze hebben gebouwen, 
monumenten, bruggen en kusten ingepakt, eilanden omhult (Biscayne 
Bay, Greater Miami, Florida 1980-83),  grote parasollen op een lange 
rij gezet in een heuvelachtig landschap (Japen en de VS, 1984-1991), 
wandelwegen op het water aangelegd (Lago Iseo, Italië 2014-2016). 
Teveel om op te noemen, stuk voor stuk geweldig boeiende projecten. 
Lees meer op hun website. 
Er mag gerust worden gezegd dat Jeanne-Claude en Christo niet 
alleen kunstenaars, maar ook organisatoren van wereldformaat waren. 
Ze financierden de projecten, die erg kostbaar zijn om uit te voeren, 
enkel met de verkoop van tekeningen, voorontwerpen, foto’s, boeken 
en vroeger werk.  Zij weigerden elke vorm van sponsoring. Alle 
‘vrijwilligers’ die meewerkten aan de projecten werden betaald.  
Ik heb veel bewondering voor het koppel, niet alleen omwille van de 
creatieve ideeën en de geweldig boeiende projecten, maar vooral voor 
de manier waarop zij hun ideeën hebben uitgewerkt. 

-  - 20 Versie 11.2

Jeanne-Claude en Christo 1995

https://nl.wikipedia.org/wiki/Christo
https://christojeanneclaude.net/


De Reichstag in Berlijn werd 
uitgevoerd in 1995.  
Het project startte al in 1971. De 
muur was gevallen in 1989. Het is 
bijgevolg een symbolisch werk 
geweest. Twee weken heeft het 
gebouw volledig ingepakt gestaan. 
Vijf miljoen toeristen kwamen het 
bewonderen. 

-  - 21 Versie 11.2

https://christojeanneclaude.net/projects/wrapped-reichstag


Reflecties


Wat me in hun werk treft m.b.t. het thema ‘zelf’ is niet het inpakken 
zelf maar het fenomeen dat iets dat je kent voor een tijdje aan het oog 
wordt onttrokken. Je kent het iconisch monument of gebouw, maar 
nadat het even verborgen was, beleef je het op een andere manier. Je 
kijkt anders, je kijkt naar andere details.  
Hetzelfde gebeurt wanneer je een tijdje het beeld inpakt dat je hebt 
van je ‘zelf’. Je neemt zoveel als ‘van-zelf-sprekend’ aan over je ‘zelf’ 
en je spreekt er vaak op een ondoordachte, vanzelfsprekende manier 
over. Door op een doordachte manier ‘zelf’ even ‘in te pakken’, kan je 
er zinvolle vragen over stellen.


Je kunt je ‘zelf’ inpakken bv. met stilte. Een persoonlijk verhaal.  
Midden de corona lockdown heb ik 10 dagen ‘stilte-vakantie’ 
genomen: smartphone en iPad afgezet, met niemand contact genomen, 
geen radio of muziek (tv heb ik niet), zo weinig mogelijk in de spiegel 
kijken, wat langer mediteren. Ik moest wel nog boodschappen doen en 
koken. Ik reflecteerde bij de vragen: Wat doe ik nu, op dit moment? 
Wie of wat heeft dit gedrag ooit gestimuleerd of mee gevormd? Hoort 
dit gedrag bij mijn kern, mijn ‘zelf’, bij mijn ‘natuur’ of bij een van de 
sociale rollen die ik opneem?


Het is echter de vraag of niet een andere beweging nodig is, namelijk: 
je ‘zelf’ uitpakken! We zijn ‘ingepakte wezens’. De meesten van ons 
lopen rond met een verpakking die uit vele lagen bestaat.  
8

Welke kenmerken van je sociale rollen verbergen je ‘ware zelf’?  
Wie schuilt er in je uiterlijke verschijning (je ik-wand)?  
Wie toon je wanneer je anderen ontmoet? Wie toon je niet?  
Wanneer en hoe maak jij een gezond onderscheid tussen 'imago', ‘rol’, 
’ego’ en ‘zelf’? Hoe hanteer je dat onderscheid?  
Wie is de ‘leider’ van je leven en waar bevindt die zich?  
Kan je ‘zelf’ groeien en hoe? 

 Lees mee in: Ik, Identiteit, Zelf8

-  - 22 Versie 11.2

https://francisgastmans.com/korte-teksten/


Rackie Diankha


De kunstenaar


Rackie Diankha is geboren in Dakar, de 
hoofdstad van Senegal. Zij studeerde in 1995 
af aan de prestigieuze Academic Fine Art 
School of Ecole des Beaux Arts in Dakar, 
Senegal. Ze nam deel en presenteerde haar 
kunstwerken tijdens internationale 
kunsttentoonstellingen in Senegal, Zuid-Afrika, Frankrijk, België, 
Australië, Duitsland, Spanje en de Verenigde Staten. Staten. Ze is 
betrokken geweest bij het decoreren van films en animaties. 
Haar kunstwerken zijn een mix van textiel en afbeeldingen met 
weefsymbolen, omdat lijnen alomtegenwoordig zijn in onze 
omgeving. Ze heeft ook een aantal jaren gewerkt aan het beheersen 
van de technieken om Afrikaanse traditionele kledingstukken in haar 
schilderijen te integreren om verschillende levensfasen weer te geven, 
zoals geboorte en jeugd.  
Rackie was een bekende kunstenaar in Senegal en in Oostenrijk waar 
ze een tijdje werkte en tentoonstelde. Ze heeft ook in Brussel een 
expositie gehad. 


Rackie Diankha woont en werkt nu in 
Washington D.C., VS. Ze heeft er sinds 
enkele jaren haar eigen galerie: Rackie 
Diankha Diallo Galery.


-  - 23 Versie 11.2

https://www.facebook.com/rackiediankha.diallo





-  - 24 Versie 11.2

Rackie Diankha - Le Sac de ma Grand-Mère 
canvas, olieverf, textiel, lijm - 60cm x 80cm - 2001



Reflecties


Wat me tot de keuze bracht is het boeiend verhaal bij het schilderij:  
als kind zaten Rackie en de andere kinderen aan de voeten van haar 
grootmoeder. Die droeg altijd een grote kleurrijke schort met enkele 
zakken. Dan gebeurde het, … de grootmoeder ging heel traag met een 
hand in een van de zakken, … de kinderen werden stil en keken vol 
spanning uit naar wat er zou gebeuren, … traag startte grootmoeder 
een verhaal, altijd een nieuw verhaal (of een andere versie van een 
bestaand verhaal).


Alle meningen en visies over ‘zelf’ zijn verhalen! Het vertellen van 
verhalen is de meest aantrekkelijke vorm voor het doorgeven van een 
visie, een mening, een opinie, een theorie. Het begrip ‘zelf’ kan niet 
zonder een verhaal. 


Welk bekend verhaal (oude sages, mythes, oude en nieuwe literaire 
vertellingen) over ‘zelf’, ‘persoon’, authenticiteit’, e.d. ken jij?  
Welk verhaal spreekt jou aan?  
Welk verhaal vertel jij zelf over je ‘zelf’?


In zijn boek De Held met de Duizend Gezichten (1949, nieuwe uitgave 
AnkhHermes 2020) heeft Joseph Campbell honderden verhalen 
verzamelt en er één groot verhaal van gemaakt, de mono-mythe: De 
Tocht van de Held. Het boek is nu zelf een mythe geworden. De Tocht 
van de Held wordt vaak vereenzelvigd met het zoeken van je ‘ware 
zelf’ of zelfs het ‘Hogere Zelf’, de Heilige Graal.  
Ik heb kritische bemerkingen op het werk van J.Campbell. Hij ging 
m.i. tewerk als Procrustes. Wanneer ik de mythen afzonderlijk lees, 
haal ik er meer uit dan de mono-mythe. Zijn werk illustreert wel dat 
de zoektocht naar wat ‘boven’ en ‘buiten’ de mens de mens tot ‘mens’ 
maakt, in alle tijden en alle culturen is. Het toont tevens de kracht van 
verhalen. J.Campbell was kind van zijn cultuur en zijn tijd en dacht 
sterk vanuit een lijnig grondpatroon waarbij je alles in keurige vakjes 
indeelt. 

-  - 25 Versie 11.2

https://nl.wikipedia.org/wiki/Procrustes


Geertje Kapteijns


Over de kunstenaar


Geertje Kapteijns (St. Michielsgestel NL 1980) is 
beeldend kunstenaar en illustratief en grafisch 
ontwerper. Ze woont en werkt in Dordrecht. 
Website: http://www.geertjekapteijns.nl/ 
Geertje Kapteijns: “Tijdens het werken zoek ik naar 
een juiste balans tussen ontdekken en bewust 
creëren. Het verwelkomen van toeval en ontdekkingen doen. Het geeft 
ruimte om mijn persoonlijke voorkeuren te onderzoeken; aan welke 
kleuren, gereedschap, formaat en soort ondergrond heb ik vandaag 
behoefte? Deze gegevens vormen een soort pad wat zich steeds verder 
uitrolt en waar ik mij op begeef. Wat doet materiaal; welke vormen 
ontstaan, hoe reageren kleuren op elkaar? Transparantie en dekking, 
gelaagdheid, structuur. Alles draagt bij aan het beeld dat ik op een 
bepaald moment als ‘af’ ervaar en het ontstane werk vrij is komen 
staan van zijn oorsprong. Wat ik belangrijk vind is de mate van 
informatie die ik als maker in een beeld communiceer, mijn beelden 
zijn niet af, niet uitgewerkt. Een beeld moet ‘open’ blijven.  
Te veel informatie sluit een beeld af, maakt het eenduidig. Wat is er 
nog herkenbaar in mijn overlevering en leidt dat naar een nieuwe of 
eigen interpretatie? Hoe interpreteert of reflecteert een ander het 
gegeven beeld?”


Als grafisch ontwerper maakt ze mooie krijtbord-tekeningen die ze 
laat afdrukken op postkaart formaat en aanbiedt via de website https://
www.kapiteinkalk.nl/


-  - 26 Versie 11.2

http://www.geertjekapteijns.nl/
https://www.kapiteinkalk.nl/
https://www.kapiteinkalk.nl/


Dit zijn verschillende portretten op basis van dezelfde oude foto van een 
soldaat die Geertje Kapteijns vond op een vlooienmarkt. De kunstenaar heeft 
de identiteit van de geportretteerde slechts summier gedefinieerd. Iedere 
vorm van herkenning ligt bij de toeschouwer. 

-  - 27 Versie 11.2

Portrait XVIII, 2018, Acrylic paint on paper, 
250 gsm, 26 x 34 cm

Portrait XVI – mandala in ochre 
and lilac, 2018, Acrylic paint on 
paper, 250 gsm, 15,5 x 19,5 cm

Portrait III – mandala portrait 
in blue, 2017, Acrylic paint on 
paper, 250 gsm, 11,5 x 16,5 cm



Reflecties


Mij deed het ‘blauwe portret’ onmiddellijk denken aan Vincent Van 
Gogh. Ik heb een speciale band met Van Gogh. Ik weet wel dat er 
geen verband bestaat tussen het portret van Geertje Kapteijns en Van 
Gogh. Dat is net het punt. Ik projecteer in het schilderij wie ik wil. 
Daarin ligt voor mij de kracht van dit kunstwerk. Het werkt uitdruk-
kelijk als een ‘toverspiegel’: je kunt niet anders dan er iemand in 
projecteren. En wie jij er in ziet werd niet door de kunstenaar 
geschilderd. 


Je ‘zelfbeeld’ is niet het beeld dat je uiterlijk ziet (!) maar het innerlijk 
beeld dat je projecteert op wat voor je verschijnt. Dit gebeurt zelfs met 
je spiegelbeeld. Je ziet bv. niet je biologische leeftijd maar je ‘beleefde 
zelf’. Veel mensen schrikken wanneer ze zichzelf de eerste keer op 
een scherm zien bewegen en horen praten. Ze herkennen zichzelf niet 
onmiddellijk in het beeld en in de klank van de stem.


Hoe kijk je naar jezelf? Hoe wil je dat anderen naar jou kijken?  
Wat wil je dat anderen zien wanneer ze naar je kijken?


Het beeld dat jij ziet in de spiegel is niet het ‘juiste’ beeld. Je vergeet 
dat het fout is en dat links en rechts omgekeerd zijn. Toch zie je 
volledig ‘jezelf’ daarin, gewoon. Nu ja, wat maakt het uit? Het zou 
echter akelig zijn indien het beeld in de spiegel gelijk zou zijn aan het 
beeld dat anderen van jou zien. Wanneer je dan je rechteroor aanraakt 
zou in dat beeld jouw hand naar de linkerkant gaan in de spiegel 
(immers jouw rechteroor). 
Wanneer ik een selfie neem met mijn iPhone zie ik op het moment van 
de opname het foute beeld. De weergave daarna is wél het correcte 
beeld. (dit doen niet alle smartphones). Zet eens een video-opname 
van een iPhone of een iPad naast de spiegel.  
Welke verschillen merk je op? Waarin verschilt je reactie op het video-
beeld met die op je spiegel-beeld? Welk beeld is het aangenaamst voor 
jou? Wanneer ervaar jij het beeld als het meest ‘echt’? 

-  - 28 Versie 11.2



Käthe Kollwitz


Over de kunstenaar


Käthe Kollwitz (1867-1945) was een Duitse 
grafisch kunstenaar en beeldhouwer.  
Na haar huwelijk in 1891 vestigde zij zich met 
haar man, de arts Karl Kollwitz, in een 
arbeidersbuurt te Berlijn, waar Karl zijn 
medische praktijk had om armen te verzorgen. 
Gegrepen door de sociale noden en de 
verbondenheid tussen moeder en kind, maakte 
zij deze tot onderwerp van haar prenten.  
Ze wijdde zich geheel aan de grafische 
technieken, die zich het best leenden voor het 
getuigend karakter van haar werk.  
In de oorlogsjaren 1914-1918 begon ze te 
beeldhouwen. Op 23 oktober 1914 stierf haar 
17-jarige zoon Peter Kollwitz, bij een aanval 
op Diksmuide in Vlaanderen.  
Na 1919 beeldde zij vooral de 
oorlogsellende uit. Haar 
onverminderde uitdrukkingskracht 
zocht zij toen in een grotere 
vereenvoudiging van de vorm en een 
streven naar abstracte, stilerende 
monumentaliteit.  
In 1933 werd haar kunst verboden 
door het Nazi-regime wegens 
‘ontaarde’ kunst.  
Een video schetst een portret van 
haar.


-  - 29 Versie 11.2

1927

Moeder en dood kind 1903

De rouwende ouders (voor hun zoon 
Peter ✝︎1914) Duitse begraafplaats 

Vladslo WestVlaanderen (BE)

https://nl.wikipedia.org/wiki/K%C3%A4the_Kollwitz
https://www.youtube.com/watch?v=Ou08HU3LM60





Het Neue Wache (Nieuwe 
Wachthuis) is een gebouw in 
het centrum van Berlijn, 
dateert uit 1816 en is 
ontworpen door de 
architect Karl Friedrich 
Schinkel. Oorspronkelijk 
gebouwd als wachthuis voor de troepen van de kroonprins van Pruisen, wordt 
het gebouw sinds 1931 gebruikt als oorlogsmonument.  
Na de Duitse hereniging werd de Neue Wache in 1993 opnieuw ingewijd als 
het "Centrale Monument van de Bondsrepubliek Duitsland voor de 
Slachtoffers van Oorlog en Tirannie". Het beeld is een vergrote versie van 
Käthe Kollwitz's sculptuur Mother with her Dead Son. Deze sculptuur 
bevindt zich direct onder de oculus (een grote opening in het dak) en wordt 
dus blootgesteld aan de regen, sneeuw en kou van het Berlijnse klimaat, wat 
het lijden van burgers tijdens de Tweede Wereldoorlog symboliseert. 

-  - 30 Versie 11.2

Piëta (Moeder met dood kind)  1937/1938 - brons 
in Het Neue Wache, Berlijn

https://nl.wikipedia.org/wiki/Neue_Wache


Reflecties


Ik kies voor een klein beeld: de Piëta gemaakt in 1937/1938 Het beeld 
geeft weer waar het bij een piëta werkelijk om gaat: de relatie van een 
moeder met haar dode kind.  
Käthe Kollwitz zag niet één mens, maar alle mensen (zelfs in de 
beeldengroep voor het graf van haar zoon). Haar kunst stelde van bij 
het begin de vraag naar de relatie tussen individu - groep - maatschap-
pij - wereld.


Je bent maar je ‘zelf’ omdat er ‘anderen’ zijn. Sterker nog, je bent 
maar je ‘zelf’ in de mate dat je je deel bent van een groep. 
Je bent maar een ‘zelf’ omdat er ‘anderen’ zijn. Wanneer ‘zelf’ en 
‘anderen’ samenvallen, vallen ze weg en zijn er alleen nog ‘mensen’.


Je ‘zelfbeeld’ krijg je door de interactie met de anderen. Introspectie is 
onvoldoende. Het introspectief beeld dat je construeert van je ‘zelf’ is 
zeer waardevol maar geeft geen totaalbeeld. Je zal in interactie moeten 
gaan met het beeld dat anderen bieden. Dan ontdek je dat je een 
‘verbindend wezen’ bent. Je staat in verbinding met alle mensen niet 
alleen met de personen uit jouw familie-groep-religie-land-cultuur. 
Haar kunst toont voor mij de weg die ze is gegaan van een ‘mede-
lijdend zelf’ (pity, feel sorry for, have mercy) via een ‘medelevend 
zelf’ naar een ‘mededogend zelf’ (compassion). 
9

Hoe sterk bepalen de genetische gegevens van je familie jouw ‘zelf’? 
Hoe voel jij je verhouding tot de mensen rondom jou?  
Welke elementen of kenmerken van jou zouden er niet zijn zonder de 
anderen?  
Met wie voel jij je verbonden? 

 Lees meer in Medeleven Empathie Mededogen9

-  - 31 Versie 11.2

https://francisgastmans.com/korte-teksten/


Chiharu Shiota


De kunstenaar


Chiharu Shiota werd in 1972 geboren in 
Osaka, Japan; maar woont en werkt sinds 
1997 in Berlijn. De laatste jaren werd haar 
werk wereldwijd tentoongesteld.


Shiota brengt performance, lichaamskunst 
en installatie samen in een proces dat het 
lichaam centraal stelt. Haar veranderende 
artistieke proces verkent concepten zoals 
tijdelijkheid, beweging, herinnering 
en droom.  
De spectaculaire installaties van 
Chiharu Shiota transformeren de 
ruimtes waarin ze zich ontplooien. 
Ze combineren textielen, zoals wol 
en katoen, met verschillende 
elementen, gebeeldhouwde vormen 
en gebruikte voorwerpen. De thema’s 
die je vaak terugvindt: relaties, verbindingen, verbondenheid. 
Ze maakt haar werken ter plaatse. Na de tentoonstelling wordt het 
werk weer afgebroken.


Op YouTube ontdek je deze boeiende kunstenaar.


Ik kies voor het werk Me Somewhere Else (2018), tentoongesteld in de 
Bernheimzaal van het Koninklijk Museum voor Schone Kunsten in 
Brussel van 11.10.2019 tot 09.02.2020 

-  - 32 Versie 11.2

Relationality, sketch, 2015

2017

https://www.chiharu-shiota.com/top
https://www.youtube.com/results?search_query=shiota+chiharu


Me Somewhere Else (2018)


Me Somewhere Else neemt een bijzondere plaats in Shiota’s oeuvre in. 
Ze vertelt het verhaal over haar strijd tegen de ziekte en de zekerheid 

dat haar geest haar lichaam zal overleven: ‘Voordat de diagnose 
kanker gesteld werd, dacht ik: als ik sterf, dan sterft mijn hele wezen. 
Ik zal doodgaan, maar nu weet ik dat alleen mijn lichaam verdwijnt, 
niet mijn geest. Mijn geest blijft ergens anders. Dit gevoel is moeilijk 
uit te leggen. Ik maak kunst om dit zelf te begrijpen en aan anderen te 

kunnen uitleggen.’ 

-  - 33 Versie 11.2



Reflecties


Het werk ‘Me Somewhere Else‘ herbergt een enorme visuele kracht en 
neemt een bijzondere plaats in Shiota’s oeuvre in. Ze vertelt over de 
strijd tegen haar ziekte en de zekerheid dat haar geest haar lichaam zal 
overleven: ”Voordat de diagnose kanker werd gesteld, dacht ik: als ik 
sterf, zal alles om mij heen sterven; ik zal sterven. Nu weet ik dat 
alleen mijn lichaam sterft - niet mijn geest. Mijn geest blijft ergens 
anders.”


Daarnaast toont haar ganse oeuvre het leven als een groot netwerk aan 
verbindingen. De draden lopen alle kanten uit en verbinden zowel 
belangrijke elementen als ‘onbenulligheden’. Alles hoort erbij, alles 
hoort bij jou, niet alleen de mooie momenten. Het is goed om te 
kiezen welke elementen je in je leven wilt ontwikkelen, maar ‘zelf’ is 
geen keuze, het is niet enkel je bewustzijn, het is alles samen. Zelf-
acceptatie sluit niets uit, niet je onbewuste, niet het onbekwame.


Geest en lichaam zijn één. Maar hoe moet het dan wanneer je lichaam 
ziek is, erg ziek zelfs of verminkt of stervende?  
Wanneer maak jij toch een onderscheid tussen je ‘zelf’ , je ‘geest’ en je 
lichaam? Wat moet je overwinnen om ondanks alles je lichaam en je 
geest als één te blijven ervaren?  
Wat wil je liever niet erkennen en tonen als deel van je ‘zelf’?


Een persoonlijk verhaal: In 2002 verbleef ik in Dakar, de hoofdstad 
van Senegal. De armoede is enorm, er zijn duizenden bedelaars, net 
zoals het aantal zieken die op straat leven. Ik ontmoette een zeer 
magere man wiens benen volledig geatrofieerd waren. Hij kroop rond 
op zijn knieën en sleepte zichzelf voort met één hand. De andere hand 
stak hij uit om te bedelen. Toen ik hem voor de tweede keer een 
aalmoes gaf, vroeg hij “Ça va?” (Gaat het?) Ik aarzelde en ant-
woordde dat ik kan ‘gaan’ (Moi je vais). Hij keek me recht in de ogen 
en zei “Indien ik zou samenvallen met mijn lichaam was ik reeds lang 
dood. Ik weet niet waarom Allah mij dit lichaam heeft gegeven, maar 
ik zal het dragen.” 

-  - 34 Versie 11.2



Bill Viola


De kunstenaar


Bill Viola (1951-2024) is een 
Amerikaans kunstenaar die 
internationaal bekend werd met zijn 
bijdragen tot de videokunst.  
Bill Viola exposeerde zijn werk op de 
belangrijkste locaties voor beeldende 
kunst. Zijn werk gaat over centraal 
menselijke thema's als geboorte, 
dood, liefde, emotie en een soort humanistische 
spiritualiteit. Hij heeft zich steeds laten inspireren door mystieke 
tradities zoals zenboeddhisme, christelijke mystiek en soefisme.  
Zijn werken doen vaak schilderachtig aan. Doordat de beelden zeer 
langzaam bewegen kan de toeschouwer diep in de verschillende 
betekenislagen 'wegzakken'. Een video van Viola is een beleving. Je 
kunt er niet gewoon naar kijken. Je wordt meegenomen in de 
bewegingen van mensen, het water of het vuur.  
Je vindt ontzettend veel video’s met het werk van Viola op YouTube. 
Ik kan er uren naar kijken. De beleving in de ruimte van een museum 
is uiteraard nog veel intenser. 


Ik kies voor een werk dat ik zag tijdens de grote tentoonstelling in 
Parijs (5-3 / 21-7-2014). Het werk dat te beleven was in Parijs in 2014 
vind ik niet terug op internet, wel een werk dat er erg op gelijkt: The 
encounter In die video lopen twee vrouwen in dezelfde richting. In de 
video in Parijs liepen de figuren in tegengestelde richtingen. Je zag 
dus een figuur naar je toekomen en een ander van je weglopen. In het 
midden ontmoette ze elkaar en liepen verder.  
 

-  - 35 Versie 11.2

2016

https://nl.wikipedia.org/wiki/Bill_Viola
https://www.youtube.com/results?search_query=Bill+Viola
https://www.youtube.com/watch?v=r3OqnXzrJZo
https://www.youtube.com/watch?v=r3OqnXzrJZo


 

 
Beeld je in: in de ruimte hingen 20-30 ‘schermen’ 
achter elkaar, met 10cm afstand. De schermen 
zijn fijne doeken waarop de beelden verschijnen. Je kon de installatie niet 
alleen bekijken vanuit twee kopse kanten, maar je kon er ook rond. Dat 
maakte het zo fascinerend. 

-  - 36 Versie 11.2



Reflecties


In een interview vertelt hij hoe het allemaal begonnen is en hoe hij de 
mens beleeft, een lichaam en een geest: “We are a moving image.” 
Een recent interview over zijn jeugd. 
Ik ben geboeid door zijn verhaal én door zijn werk. Ik kan de video’s 
niet bekijken zonder hem te horen vertellen. Het is boeiend voor mij 
hoe hij tot zijn inzichten komt door zijn kunst en omgekeerd. Voor een 
beter begrip van deze kunstenaar moet je even je tijd nemen en een 
lang gesprek met Viola uit 2010 (> 1 uur) bekijken: klik hier. Daarin 
geeft hij zijn visie op de mens en de wereld. “Slow down” is een van 
de basis-kenmerken van zijn werk. In zijn video’s verloopt het proces 
erg traag. In het gesprek vertelt hij wat dat belangrijk maakt. Je ziet 
zoveel meer wanneer de beweging zeer traag verloopt. 
Hij haalde inspiratie uit gedichten en quotes. Bv. een zin van Ibn 
‘Arabi (1165-1240): “The self is an ocean without a shore, gazing 
upon it, has no beginning or no end, in this world and the next.”. Of 
een quote: “You got to have a little emptiness in everything you do. 
You can’t complete it. Once you complete it, it is over.”  
Of uit de prachtige Japanse Death Poems. 
Iedere generatie moet ‘hét Verhaal’ opnieuw vertellen, met nieuwe 
beelden, met nieuwe technieken. Het blijft echter een herhaling van 
‘hét Verhaal’. 


Welk verhaal vertel jij over je ‘zelf’? Wat vertel je over ‘zelf’? 
Wat antwoord jij op de vraag: “Wie ben jij?”?  
In welke groter Verhaal past jouw verhaal?  
In welke mate en op welke manier is Het Grote Verhaal deel van jouw 
verhaal over je ‘zelf’?


Naast het verhalen is het vertragen van de beweging noodzakelijk 
voor Viola om de beweging helemaal te kunnen waarnemen.  
Je kunt de bewegingen van ‘zelf’ maar ontdekken als je vertraagt, 
wanneer je trager waarneemt, trager denkt, trager antwoordt. 

-  - 37 Versie 11.2

http://clearisland.com/portfolio/video-artist-bill-viola/
https://www.youtube.com/watch?v=w3VfWLlkuRI
https://www.youtube.com/watch?v=JMOHreCX3Co
https://en.wikipedia.org/wiki/Ibn_Arabi
https://en.wikipedia.org/wiki/Ibn_Arabi
https://www.amazon.com/Japanese-Death-Poems-Written-Monks-ebook/dp/B00R1W9PEW/ref=sr_1_1?dchild=1&keywords=Japanese+Death+Poems&qid=1589289120&sr=8-1


Rik Wouters


De kunstenaar


Rik Wouters (Mechelen,1882 – Amsterdam, 
1916) was een Belgisch beeldhouwer, 
kunstschilder, tekenaar en etser. Hij wordt tot 
de stroming van het fauvisme gerekend.  
De kunst van Rik Wouters is bovenal een 
overvloed aan kleur en authentieke, simpele, 
ontroerende onderwerpen. Doorheen zijn 
visuele taal, de opbouw van zijn 
onderwerpen en de heldere rijkdom van zijn 
palet, ontwikkelde hij een avant-gardistische 
stijl, hoewel ook de vergelijkingen met 
Ensor, Cézanne of ook Renoir nooit ver te zoeken waren. Rik Wouters 
kon op de waardering van zijn tijdgenoten rekenen; zijn 
overweldigend talent, dat echter snel door de Eerste Wereldoorlog en 
zijn ziekte het zwijgen werd opgelegd, laat ons een fascinerend en 
meesterlijk kunsterfgoed na. 
Werken van Rik Wouters vindt je op Pinterest


-  - 38 Versie 11.2

Dame in het blauw voor een spiegel 
(1914); olieverf op doek 

Rik Wouters en Nel (1914)

https://nl.wikipedia.org/wiki/Rik_Wouters_(kunstenaar)
https://nl.pinterest.com/pklerk9/rik-wouters/


Het zotte geweld, 1912. Wouters maakte het beeld in zijn atelier te 
Bosvoorde (Brussel). Hij wilde breken met het kille academisme en kreeg 
inspiratie na het zien van de Amerikaanse ballerina Isadora Duncan, wier 
wilde Skythendans beroemd was. In het gezelschap van zijn vrouw Nel 
woonde hij in december 1907 een opvoering van l'Isadorable bij in de 
Brusselse Muntschouwburg. Met een zieke Nel als model creëerde hij een 
extatische en schaterlachende danseres in beweging. Vijf jaar zou hij eraan 
werken. Hij plaatste het twee meter hoge beeld op een sokkel om de 
veerkracht extra te benadrukken. Oorspronkelijk heette dit meesterwerk van 
de beeldhouwkunst De dwaze maagd. Later raakte Het zotte geweld in 
zwang.  
Dit werk staat in het Middelheim Museum, Antwerpen 

-  - 39 Versie 11.2

https://collectie-in-het-park.middelheimmuseum.be/menselijkenatuur/laviergefolle


Reflecties


Dit is het enige echt levendige beeld van Rik Wouters. Ik heb ooit een 
foto gezien (maar vind ze niet terug) van de wijze waarop Nel 
poseerde voor het beeld: ze hing in touwen die aan de zoldering waren 
vastgemaakt, in de houding zoals het beeld toont. 
Doordat het beeld slechts op de tenen van één voet rust lijkt het alsof 
de vrouw dadelijk de lucht in zal springen. Het beeld drukt voor mij 
uit hoe intense vreugde je kan optillen uit de zware materie. De vrouw 
ontsnapt uit het beeld.


‘Zelf’ heeft geen gevoel, geen volume, geen gewicht, geen vorm, geen 
klank, geen geur, geen smaak, geen kleur. Dat zijn allemaal elementen 
die jij moet aandragen om je ‘zelf’ zichtbaar te kunnen maken voor 
mensen. En dan nog wordt het zichtbaar als een raadsel. Het ‘zelf’ dat 
via de vorm van het beeld ‘Het zotte geweld’ in de wereld ‘springt’ is 
niet de vorm van het beeld. Door enthousiast naar het beeld te kijken 
en samen met het kijken naar het beeld te ‘springen’ kan je ‘zelf’ even 
ervaren. Dat is de kracht van het beeld: het helpt jouw om ‘zelf’ uit je 
lichaam te ‘springen’, uit de materiële vorm van jezelf. 
‘Zelf’ lijkt op de wind. Die kan je niet zien. Wanneer de takken en de 
bladeren bewegen weet je dat de wind passeert, maar de beweging van 
de takken is niet de wind. ‘Zelf’ laat zich niet kluisteren in materie. 
De materie en de middelen waarmee de kunstenaar werkt zijn van 
hem, niet van het ‘zelf’.


In welke mate is jou ‘zelf’ gekluisterd aan de ‘zware elementen’ van je 
lichaam en je geest? Via de dans kan je de lichtheid van je lichaam 
ervaren. Dat kan ook via meditatie.  
Hoe verlaat je het ‘zware’? Hoe licht of hoe zwaar weegt ‘zelf’ voor 
jou? 

-  - 40 Versie 11.2



Francis 
Gastmans


-  - 41 Versie 11.2

Ordenen, selecteren en 
keuzes maken zijn deel 

van het ‘kunstwerk’.

Installatie “zelf” - Amsterdam 2018



Reflecties


‘Zelf’ drukt zich voor mij uit in een verhaal. Voor dat verhaal kan je 
alle talen gebruiken, woordentalen en beeldende talen. Welke taal je 
gebruikt is op zich niet belangrijk, evenmin als de perfectie van de 
vaardigheden die je inzet om die taal uit te drukken.


Mijn installatie vertelt mijn verhaal, maar het is - zoals de ‘spiegel-
beelden’ van Geertje Kapteijns - een ‘spiegelverhaal’ waarin jij jouw 
verhaal op kunt projecteren. Het is het verhaal van de weg die vertrok 
bij de verwondering die ik als kind had over de grote hoeveelheid 
wonderlijke elementen waarmee de wereld is opgebouwd. Gaande-
weg werd mijn wereld begrensd, niet door de wereld zelf maar door 
de grote mensen die de wonderen namen gaven, ze ordenden, ze 
indeelden in soorten en daarenboven nog eens duidelijk maakten wat 
volgens hen ‘goed’ is en wat ‘niet-goed’ of ‘slecht’ of zelfs ‘gevaar-
lijk’. Om mijn beeld van ‘zelf’ te vormen heb ik als kind (onbewust) 
keuzes gemaakt: Wat vind ik belangrijk zelfs als de grote mensen dat 
niet vinden? Waar let ik op, waar let ik niet (meer) op? Waar verstop 
ik mijn geheimen? Ik hebt een eigen indeling gemaakt die best mocht 
afwijken van wat de grote mensen vertelden. Tegelijkertijd ben ik 
gestart met het innerlijk vertellen van mijn verhaal: Wat hoort bij mij, 
wat niet? Wat zijn de grenzen van mijn wereld? Wie mag er allemaal 
in wonen? Wie mag er in schuilen?  
Ik beleef ‘mezelf’ als een open ruimte (Open Space), geen gesloten 
wereld alleen bewoond door een vast ‘ik’. ‘Mezelf’ is een verhaal van 
verbindingen en ontmoetingen, met mezelf, met anderen, met dieren 
en planten. Een ontmoetingsplek is geen ruimte die permanent 
bewoond wordt door steeds hetzelfde ‘ik’. Mijn ‘zelf’ kán niet louter 
‘alleen van mij’ zijn. Alles wat ik voel, denk en doe wordt steeds 
beïnvloed door ontmoetingen, ieder moment, tot in de kleinste details, 
sinds mijn geboorte. Ik ervaar ‘mezelf’ steeds als een ‘zelf in relatie 
met anderen’. ‘Mezelf’ kan enkel in een interafhankelijke relatie met 
anderen ontstaan en leven en transformeren.


-  - 42 Versie 11.2



“Het gevoel dat je uniek bent en gescheiden van de anderen 
is een optische illusie van het bewustzijn.” 

(A.Einstein)

-  - 43 Versie 11.2


	Inhoud
	Over het thema ‘zelf’
	Beeldende kunstenaars
	Marina Abramović
	Bang Hai Ja
	Louise Bourgeois
	Berlinde De Bruyckere
	Jeanne-Claude Denat & Christo Javacheff
	Rackie Diankha
	Geertje Kapteijns
	Käthe Kollwitz
	Chiharu Shiota
	Bill Viola
	Rik Wouters
	Francis Gastmans


