‘Ik’,‘identiteit’ en ‘zelf’
Hoe beleef jij je ‘ik-wand’
en hoe creéer jij je ‘Umwelt’?

Francis Gastmans



‘Ik’, ‘identiteit’ en ‘zelf’

Hoe beleef jij je ‘ik-wand’ en hoe creéer jij je ‘Umwelt’?
Tekst en vormgeving: Francis Gastmans

Versie 9.4 - mei 2025

© Francis Gastmans

https://francisgastmans.com/
francisgastmans@icl m

Je mag al de teksten op de website vrij gebruiken. Meer nog, het doel van het delen
van mijn gedachten is dat je ze zou gebruiken om daarmee kritisch-onderzoekend je
inzichten en die van anderen onder de loep te nemen. Gelieve wel respect te hebben
voor het copyright en steeds mij als bron te vermelden wanneer je een stukje kopieert.
Dank je.


https://francisgastmans.com/
mailto:francisgastmans@icloud.com

’Korte teksten’ zijn inleidingen, stimulerende gedachten, smaak-
makers, ideeén-verspreiders, twijfel-zaaiers. Het zijn geen gedachten
met een eindpunt, geen wetenschappelijk vastgelegde conclusies, geen
academische teksten, wel voorlopige resultaten van mijn persoonlijk
onderzoek. De inzichten, ervaringen en reflecties hebben voor mij
inmiddels een bepaalde ‘stevigheid’. Toch blijven ze slechts een stap
op mijn nooit eindigende zoek- en vindtocht en dus kunnen de
gedachten die hier staan morgen weer worden bijgeschaafd. Na
wijziging krijgt een tekst een nieuw versie-nummer.

Ik denk en schrijf op de praktijk gericht, pad-vindend ! en voel me
verbonden met enkele praktisch denkende zoekers in het oude China
(Zhuang Zi, taoisme) en in het oude India (Nagarjuna, De Weg van het
Midden).

Ik schrijf in gewonemensentaal, ik vermijd zoveel mogelijk filosofisch
of technisch jargon, en tegelijkertijd let ik er op dat ik overal zorg-
vuldig spreek en waar nodig nauwkeurig.2 Alle begrippen en woorden
zijn een conventie, louter een afspraak, dus we kunnen best van
mening verschillen over woorden. Daarenboven beleven we woorden
anders dan een definitie aangeeft. Waar nodig zal ik verduidelijken
hoe ik bepaalde woorden gebruik. Voor de verwijzing naar personen
gebruik ik willekeurig ‘hij’ en ‘zij’; dit betekent dat je die in de meeste
gevallen gewoon kunt ruilen.

Iedere ‘Korte tekst’ kan je vlot afzonderlijk lezen en gebruiken. Om
een tekst volledig te kunnen vatten is het echter vaak aangewezen om
de teksten er bij te nemen waar in de voetnoten naar wordt verwezen.3

Francis Gastmans

1 Over ‘gidsen’ en ‘pad vinders’ lees je meer in het gratis boek Pathfinder - Samen de
juiste weg vinden

2 Mijn visie en mijn uitgangspunten m.b.t. communicatie en taal vind je in de tekst
Talen en taalgebruik.

3 Wanneer er in de voetnoten staat “Lees meer in ...” slaat dit op een tekst die je vindt
op mijn website: https:/francisgastmans.com/korte-teksten/


https://francisgastmans.com/korte-teksten/

Voor alle duidelijkheid 1
Zonder nauwkeurig taalgebruik kom je niet ver
Woorden en woordenwolken
Vijf perspectieven van waaruit wordt waargenomen
Leven in vier dimensies
Vier sociale behoeften
Je leeft vanuit drie grondpatronen
Processen zijn geen objecten

Op verkenning 22
Een uitnodiging
Jezelf heruitvinden? Welk ‘zelf” vind jij terug uit?
Wat vertel je over jezelf?

Je ontdekt grenzen en leert ‘ik’ zeggen 27

Hoe groeit het beleven van je ‘zelf’ en je grenzen?
Binnen en buiten en ‘ik’
Je ‘ik-wand’ 31
Wie ‘ben’ jij?
Je ‘ik-wand’
De twee kanten van het verhaal
Flexibel omgaan met de ‘doorlatendheid’ van je ik-wand
Meerdere ‘vensters’ en plekken om te verwerken
Wie beleef je binnen je ik-wand?
Vanuit de grondpatronen naar ‘ik’ kijken

Je creéert je eigen Umwelt 47
Het begrip ‘Umwelt’
Hoe neem je waar?

Wat is jouw ‘identiteit’? 52
‘Identiteit’ is een jong begrip met oude wortels
Identiteit, identiek, individu
‘Identiteit’ is een verhaal van sociale rollen



‘Ben’ je iemand door je identiteit?
‘Jezelf’, ’het zelf’, ‘zelf’ of ‘Zelf’? 58
Vragen genoeg
Waar is het ‘zelf” en wat houdt het in?
De drie grondpatronen bieden elk een andere kijk
Zelfbeeld
Je ‘zelf” is een verhaal
Vaak vergeten we dit:



Voor alle duidelijkheid

Dit inleidend hoofdstuk wijst erg kort op een aantal thema’s die
invloed hebben bij het verkennen van het onderwerp van deze tekst.
Mijn teksten zijn een uitnodiging om zelf op verkenning te gaan. Ze
roepen vaak meer vragen op dan dat ze antwoorden bieden. Mijn
verhaal is dus geen ‘waarheid’ en ik stel dus niet voorop dat mijn kijk
op de zaken de ‘enig juiste’ is!

Zonder nauwkeurig taalgebruik kom je niet ver

Voor een diepere of bredere verkenning van je communicatie is
minstens zorgvuldig taalgebruik nodig en soms is nauwkeurig
taalgebruik een vereiste.

Dagelijks
Gewoon
Bureaucratisch J, Zorgvuldig
Juridisch N\~ T~ \< Bedachtzaam
Demagogisch \,,/ \ Nauwkeurig
Profetisch /" KWALITEITEN | Wetenschappelijk
: VAN I
Verhullend _» TAALGEBRUIK | " paradoxaal
Eufemistisch  *_ s Therapeutisch
Speels 7 ~<___ -\ Magisch
Poétisch [ Sacraal
Metaforisch
© Francis Gastmans Beeldend

* In het dagelijks taalgebruik wordt tijdens het communiceren de
begrippen niet gedefinieerd. Er wordt zonder meer aangenomen dat
iedereen wel begrijpt wat de spreker/schrijver/communicator
bedoelt met een woord of een teken. Het 'dagdagelijks gesprek' is
een handig middel, een snelle eerder oppervlakkige uitwisseling van

4 Lees meer in: Talen en taalgebruik

-1- versie 9.4



meningen en gevoelens, met voornamelijk een sociaal of relationeel
doel. Het is handig om eenvoudige informatie door te geven.

« Wanneer je zorgvuldig communiceert, gebruik je je woorden,
gebaren en beelden bedachtzamer. Je kiest uit een uitgebreidere
woordenschat. Je wikt en weegt je woorden, je nuanceert veel meer.
Je gebruikt meer gebaren en beelden en doet dat op een meer
voorzichtige manier. Je schildert je ervaringen af met meer kleuren
en schakeringen.

Je spreekt en beweegt trager. Je last stiltes en pauzes in en laat toe
dat er onderweg - tijdens het spreken of schrijven of uitbeelden -
wordt nagedacht.

Je hebt oog voor de effecten van je communicatie, je hebt meer
aandacht voor de reactie van de ander. Om beter begrepen te worden
herhaal je soms dezelfde gedachte onmiddellijk na elkaar maar op
een verschillende manier. Je bekijkt de zaken makkelijker vanuit
meerdere invalshoeken.

« Je kunt nauwkeurig zijn in het gebruik van woorden, tekens, beel-
den en uitdrukkingen. Dan zul je je woorden en tekens uitdrukkelijk
defini€ren of scherp omschrijven. Je weet immers dat woorden
louter conventies zijn en dat het geen zin heeft te discussiéren over
de exacte definitie. Je besteedt heel veel zorg aan de correcte
formulering van je gedachten. Je hebt nog meer aandacht voor je
non-verbale communicatie en de beelden die je gebuikt. Je wikt en
weegt je woorden en kiest ze bedachtzaam. Je zult waar nodig
nieuwe woorden samenstellen die nauwkeuriger je gedachten
weergeven. Je spreekt nog trager. Je schrijft, schrapt, herschrijft,
schrapt en herschrijft. Je legt je formuleringen voor aan anderen om
met meer zekerheid te weten dat je goed wordt begrepen en de juiste
woorden hebt gekozen.

De woorden die je gebruikt en die je ontvangt koppel je niet alleen aan
een betekenis (een definitie), maar tevens aan een beleving én aan een
ver-beeld-ding (bij ieder woord komt er een beeld in je op; vaag of

-2- versie 9.4



scherp)! Je spreekt of schrijft dan misschien wel met definities in je
hoofd maar je leeft niet met definities. Je beleeft de woorden op je
eigen manier.

Het verhelderen van wat je wilt communiceren is niet gelijk aan het
definiéren van woorden! Het eerste hoeft geen eensgezindheid op te
leveren. Bij het tweede worden grenzen getrokken, soms strenge, en
belandt een woord in een specifiek, eng vakje. Verhelderen wat de
woorden en beelden die je gebruikt voor jou inhouden, is onderdeel
van heldere communicatie.

De vraag naar de juiste definitie van een begrip - bv. ‘liefde’ - is
zinloos want die bestaat er niet. Er is geen instantie - boven alle
mensen en meningen verheven - die begrippen creéert en de invulling
ervan bewaakt. Alle begrippen zijn creaties van de mens en alle talen
(zowel de verbale als de non-verbale) zijn mensenwerk en een zaak
van afspraken. Definities zijn daarenboven niet universeel.

Een taal is steeds contextueel. Woorden, gebaren en tekens worden
steeds gebruikt binnen een context, ze creéren daarbij mee de context
en worden tegelijk door die context beinvloed. Ze zijn enkel goed
begrijpbaar binnen hun context. Bij een zorgvuldige communicatie
hou je rekening met de context. Bij het omschrijven of definiéren van
de begrippen wordt steeds de context betrokken.

Je ‘spreekt’ niet alleen met woorden maar je zet meerdere talen in,
non-verbale talen, beelden talen, e.d.

Al deze talen kennen informele en formele vormen.

Je kunt elk idee uitdrukken in woorden, in gebaren, in een teken of
een symbool, in een tekening, in een dans, in een beeld, via een video,
in een klank of via een muziekstuk. Kunstenaars kunnen je daarbij
helpen.5 Wanneer jij je uitsluitend beperkt tot de woordentaal - en dan
nog enkel de wetenschappelijke variant - kan je begrippen nooit
volledig vatten (bv. ‘liefde’ of *zelf” of ‘waarheid’).

5 Lees meer in Ontmoetingen met je zelf’ - Wat kunstenaars je aanbieden

-3- versie 9.4



De wereld van de woorden De wereld van de geluiden De wereld van het lichaam

en de teksten en de klanken en de gebaren
de verbale talen, de taal van de  de taal van de muziek en de de lichaamstalen, de taal van het
typografie, de poétische taal, klanken, de taal van de aangezicht, de taal van make-up, de
de theatrale taal, de taal van natuurlijke geluiden taal van de handen, de gebarentaal,
metaforen, de verhalen, mythen de taal van de clown

kjes, de Heilige Boek .
en sproofyes. de fetige Soeken De ‘natuurlijke’ De wereld van de bewegingen
klanken, ritmes, geuren, ritmes en opvoeringen
smaken, kleuren en vormen de bewegingstalen, de danstalen,
iin de b e tal de taal van de podiumkunsten,
zyn de bron van afle talen. de taal van opstellingen,

De wereld van de tekens,
de symbolen en de codes
de tekentalen, de codetalen,
morse, symbolische talen, de

wiskunde, de taal van de signalen, De mens heeft de de taal van rituelen
emoji, de taal van de tattoo, communicatiemiddelen D
. . e wereld van de geuren
de ta(;zl ;’a"lcva;t‘jio” Srej”]:;fr 1ps, (die alle levende wezens en de smaken
¢ laat van de grajjit gebruiken!) de taal van koken en smaken,
De wereld van de beelden, omgezet in talen. de taal van geuren en parfums
de kleuren en het licht De wereld van de aanrakingen
de taal van foto, film, video, de aanraak-talen, de sensuele taal
ddebbeelfidertlide ktalen, ded talenlvan De wereld van het en de intieme gebaren, de taal van
e ;:be"};lc het inlgls\fi‘i::l’alfy tt;iae S"an contemplatieve en de stilte massage, de taal van erotiek
4 ; de taal van extase, de taal van e wereld van de vormen,
De wereld van de ruimtes  mysterién, de taal van stilte 4o voorwerpen en de kledij
de taal van de openbare ruimtes, © Francis Gastmans de taal van de architectuur, de taal
de taal van de tuinen en de parken, Versic 16.4 van het design en de vormgeving, de
de taal van de natuur, de territoriumtaal 05/2025 taal van kledij en juwelen, de modetaal

Zoals dat met de verschillende woordentalen het geval is (Nederlands,
Frans, Engels, enz) dien je de beeldende talen eerst aan te leren
alvorens je vlot via die talen met elkaar kunt communiceren.

-4 - versie 9.4



Woorden en woordenwolken

Je spreekt en schrijft alsof woorden een vaste definitie hebben en je
hanteert zeer vaak een woordenboeken-taal. Wanneer je een van de
andere talen gebruikt wordt definiéren best moeilijk, zo niet onmoge-
lijk. De werkelijkheid is dat je voortdurend andere talen inzet. Het
overgrote deel (en een belangrijk deel) van je communicatie verloopt
via non-verbale en beeldende talen.

De woorden en uitingen die je uitzendt en ontvangt verbind je niet
alleen met een betekenis (een definitic), maar tegelijk met een
beleving én een beeld. De betekenis wordt vaak uitgedrukt in een
definitie. De betekenis is een formele erkenning binnen de groep die
een specifieke woordentaal gebruikt.

Bij de beleving van de verschillende talen gaat het om de aangeleerde
gevoeligheden in de cultuur waarin die talen worden gebruikt en de
wijze waarop ze worden ingezet, herkend en erkend. leder begrip is
immers verbonden met ervaringen, associaties en gevoelens.

Tegelijk wordt bij het gebruik van een taal de ver-beeld-ing opgewekt,
je reageer innerlijk met een beeld, door beeld-vorming.

Het communiceren met beelden is de oudste vorm van communicatie,
veel ouder dan de communicatie met woorden.

Afhankelijk van de context, je gesprekspartner(s) en je intenties zal je
meer gewicht geven aan de definitie of de betekenis van woorden dan
aan de beleving of aan de beeld-vorming. Toch werken ze alle drie
(betekenis, beleving en beeld) samen.

Je spreekt of schrijft dan wel misschien met definities in het hoofd
maar je leeft niet met definities. Je leeft met woordenwolken.

Uit mijn onderzoek blijkt duidelijk dat we bij ieder woord een ‘wolk’
van begrippen in onze geest en in ons lichaam ervaren.® We nemen
waar, denken en handelen vanuit woordenwolken. ledere persoon
heeft zijn of haar woordenwolk rond het begrip ‘zelf” en die wolk is

6 Lees meer in: Wat is een woordenwolk?

-5- versie 9.4



biografisch en contextueel gekleurd. Wanneer we onze woorden-
wolken rond ‘zelf” bijeenleggen kan er een open gesprek ontstaan. Op
dat moment kunnen we overeenkomen welke (beperkte, verbale)
definitie we voor °‘zelf’ zullen kiezen, voor dit gesprek, op dit
moment, in déze context. Het formuleren van definities, het gebruik
van woorden en het beleven van je woordenwolken zijn contextueel
en biografisch bepaald. Dan wordt ook duidelijk dat de woordentaal
een conventie is en dat een discussie over de ‘juist definitie’
onvruchtbaar is.

In juridische, medische en technische situaties betekent nauwkeurig
taalgebruik het strikt definiéren van woorden; daar is het terecht.
Filosofen zullen argumenteren dat dit ook geldt voor de filosofie maar
daar heb ik grote twijfels bij. Ja, sommige filosofen zijn zorgvuldig en
nauwkeurig. Anderen kunnen een boek schrijven over ‘waarheid’ en
‘geluk’ en waarom dat ‘beter’is, zonder de woorden ‘waarheid’,
‘geluk’en ‘beter’ te definiéren of te omschrijven en gaan er viotjes
vanuit dat de lezer deze woorden op dezelfde wijze invult als de
schrijver.

Om je enig idee te geven van een woordenwolk, hierbij mijn recente
woordenwolk rond ‘veranderen’.

Identiteit Meer kleur geven
Evolueren Metamorfose
Tegen de stroom in mag! Groeien De essentie bewaken
Breuk Omvormen Loslaten
Transitie Spelen

Pauze Transformeren  QOnt-wikkelen

Horizon verruimen Veranderen o Durven

Eigen leiderscha ey .
& P~ Risico’s nemen Angsten onder ogen zien

Het onbekende omarmen Onbekende gevolgen aanvaarden

Natuurlijk verl toelat Drastische keuzes
atuurlijk verloop toelaten Volhouden

Het beeld uit de steen hakken Genieten van wu wei
DOEN! Overgang

© Francis Gastmans - 18/10/22

-6- versie 9.4



Vijf perspectieven van waaruit wordt waargenomen

VN

AR

3 4

Er wordt vanuit vijf perspectieven naar jou gekeken en jij kijkt vanuit
een van de vijf perspectieven naar de anderen.

Eerste-persoon perspectief = je eigen visie; je kijkt naar wat er nu
concreet in jou of met jou gebeurt; je kijkt naar de hier-en-nu invloed
van de actuele context. Enkel jij kunt zo waarnemen want enkel jij
kunt rechtstreeks voelen wat er in jou omgaat. Jij hebt een uniek beeld
van jezelf, iets dat niemand anders kan waarnemen. Enkel jij kunt in
je hoofd en in je hart kijken.

Je neemt een ‘Ik’ standpunt in.

Eerste-persoon meta-perspectief = je kijkt innerlijk vanop een afstand
naar wat er op dit moment gebeurt én naar wat er in het verleden is
gebeurd; je kijkt naar zaken die gelijken en naar ervaringen die niet
gelijken; je kijkt naar ervaringen die terugkomen en je kijkt naar

patronen. Je tracht een zo eerlijk mogelijke jezelf waar te nemen
vanuit een breed perspectief in tijd en ruimte. Je kunt afstand nemen
van de actuele context en die ook bekijken vanop een afstand. Je kijkt
veeleer systemisch’.

Je neemt een ‘Meta-Ik’ standpunt in.

Tweede-persoon perspectief = iemand die voor jou als ‘mijn tweede
persoon’ fungeert kijkt op een empathische wijze naar jou (bv. een

7 Lees meer in Drie grondpatronen om je leven te be-leven

-7 - versie 9.4



ouder, een geliefde, een empathische coach, een betrokken therapeut,
een leermaatje). Zij kan zich inleven in jou, ze kijkt niet enkel naar je
gedrag, ze heeft een goed oog op jouw zelfbeeld en neemt waar wat
je aannames, je intenties en diepste drijfveren zijn. Zij zal waarnemen
zowel vanuit haar hoofd als vanuit haar hart. Dit dient wel erg
zorgvuldig te gebeuren en gebruik te maken van een heldere methode.
Je ontvangt van die persoon een beeld van jezelf dat lijkt op ‘een
beeld van een heldere spiegel’. Zij kan jou een hier-en-nu perspectief
bieden maar ook een meta-perspectief. Het gaat dus niet om ‘een
mening van een vriend’.

Dit is een ‘Wij* standpunt.

Derde-persoon perspectief = een buitenstaander doet ‘objectief” vast-
stellingen die betrekking hebben op jou en jouw gedrag; dit is bv. het
perspectief van de leraar, de leidinggevende, de arts in het ziekenhuis
of de wetenschappelijke onderzoeker. Vaak heb je het gevoel dat je
hoofdzakelijk wordt geobserveerd vanuit het hoofd, vanuit een
vooropgezet plan of denkkader en minder of niet vanuit het hart. In
sommige gevallen voelt het zelfs aan als heel rationeel, niet betrokken
en ‘koud’ (bv. bij een medisch onderzoek). In veel gevallen wordt met

jouw beleving (eerste-persoon perspectief) helemaal geen rekening
gehouden. Het beeld van jou dat ‘objectieve’, afstandelijke buiten-
staanders geven is slechts een fragment van jou, want zij kunnen
slechts een deel van jou waarnemen. Het is soms een verwrongen
beeld wanneer hun visie en hun oordeel een hoofdrol spelen bij wat zij
waarnemen en vertellen. Om een waarheidsgetrouw beeld van jou te
geven zal een professional zo objectief mogelijk tewerk gaan in het
verzamelen van ‘feiten’. Zij zal beroep doen op bronnen die
rechtstreeks van jou komen (eerste-persoon perspectief of meta-
perspectief) en van personen die dicht bij jou staan of stonden
(tweede-persoon perspectief). Een wetenschapper of arts zal jouw
persoonlijke gegevens aanvullen met data uit haar onderzoek, uit
experimenten en testen. De ander positioneert zich in dit geval in de

-8- versie 9.4



letterlijke zin van het woord als een buitenstaander.
Dit is een ‘Ik — Jij’ standpunt.

Vierde-persoon perspectief = wat je sociale relaties menen te zien.

Je bent steeds deel van meerdere ‘groepen’; dit gaat om je familie, je
vriendenkring, je werkomgeving, je sportclub, je buren, enz.
Afhankelijk van jouw betrokkenheid binnen een groep heb je
verschillende verhoudingen tot de andere leden en deel je met hen
diverse soorten informatie (oppervlakkige, louter sociale, zakelijke,
persoonlijke, intieme, levensbeschouwelijke). Wat zij jou bieden komt
vanuit een beperkt en eenzijdig perspectief. Vaak is het een goedkoop
advies, een (voor)oordeel of louter een mening. Niet zelden vertellen
ze hun eigen behoeften.

Daarnaast zijn er ook een buitenstaanders die niet geinformeerd en
niet bij jou betrokken zijn en die hun weinig gefundeerde mening
geven (bv. via sociale media). Is het verstandig is om daar aandacht
aan te geven?

Dit vierde-persoon perspectief is ook de invalshoek van waaruit
groepen naar elkaar kijken.

Dit is een ‘Ik — Zij’ standpunt.

Geldt het eerste-persoon perspectief per definitie als subjectief?
Is objectief altijd onpersoonlijk en subjectief altijd persoonlijk?
Het antwoord op deze en gelijkaardige vragen hangt af van de
invulling van de begrippen ‘subjectief’ en ‘objectief’.

Ik hanteer volgende uitgangspunten:

* ‘Objectief’ betekent: de waarnemer neemt afstand van het
persoonlijk perspectief. Dit is het geval in het eerste-persoon meta-
perspectief en is idealiter het geval in het tweede- en derde-persoon
perspectief.

*Subjectief betekent: vanuit het persoonlijk perspectief van de
waarnemer. Dit is steeds het geval in het eerste-persoon en het

-9- versie 9.4



vierde-persoon perspectief en kan het geval zijn in het tweede- en
derde-persoon perspectief.

Een derde-persoon perspectief komt niet per definitie overeen met
wat de meeste mensen onder ‘objectief’ verstaan. Niet zelden gaat
dit perspectief uit van een waarnemer die té persoonlijk betrokken is
bij vooropgestelde resultaten en geen verifieerbare criteria gebruikt.
Alle drie de perspectieven worden beinvloed door de context. Bij
wetenschappelijk onderzoek (derde-persoon perspectief) gaat het
bv. om: de belangen van de mensen die zorgen voor de financiering;
de inzetbaarheid (praktisch, commercieel) van de te verwachten
resultaten; de politieke of maatschappelijke druk om tot bepaalde
resultaten te komen; de beperking van de technische middelen; de
context van de individuele onderzoeker; enz.

De tegenstelling subjectief—objectief inzetten als een zwart-wit
tegenstelling miskent dat in de meeste gevallen van waarnemen,
denken en handelen beide elementen aanwezig zijn, telkens evenwel
in een verschillende verhouding (bv. 5/95 of 10/90 of 50/50 of 80/20
of 95/5).

Een persoonlijke keuze is een ‘subjectieve’ keuze in de zin dat ze
weinig of niet werd overeengekomen met anderen, of net teveel
wordt beinvloed door meningen van anderen (bv. via sociale media).
Het kan een ‘objectieve’ keuze zijn indien ze kadert binnen een
systematisch en gedocumenteerd onderzoek, individueel of in groep.

-10 - versie 9.4



Leven in vier dimensies

We kennen de vier dimensies om een object te lokaliseren in de
ruimte-tijd: links en rechts, voor en achter, boven en onder en het
verloop in de tijd.8 Op dezelfde manier ben jij op ieder moment te
situeren in de wereld. Bij het samenstellen van beeld van jezelf kies je
het materiaal uit vier dimensies. Deze vier dimensies werken samen.

Vier dimensies die je situeren in het leven

_ -~ 7 Ulterik, T~ _
- oppervlakte RN
, y N N
'
7/ W . N
/ Naar binnen gericht,
// naar mezelf
Mogelijkheden, ’ '
grenzen en keuzes t A » Beslissingen,
\ daden en effecten
\ /
Naar buiten gericht, \ /
/
naar de ander ,
AN |, Chronos-tijd
< . en
S Inn.erlljk, Kairos-tijd
S < diepte _ -

© Francis Gastmans

— Er is de dynamische dimensie tussen enerzijds je keuzemogelijk-
heden en je begrenzingen® en anderzijds je beslissingen en de effecten
daarvan. Wat zijn de ‘harde gegevens’? Wat zijn je mogelijkheden?
Wat zijn je beperkingen? Wat heb je besloten en gekozen en wat niet?
Wat heb je uiteindelijk beslist en wat niet? Alle beslissingen hebben
een effect. Voor welke effecten neem jij verantwoordelijkheid?
Wanneer je iets beslist te doen of te laten, beslis je op dat moment

8 Eigenlijk gaat het om de dimensie ‘beweging’ waarvan tijd een onderdeel is. Lees
meer over het begrip ‘tijd’ in ‘Het begrip tijd’ in Drie grondpatronen om je leven te be-
leven

9 Meer over grenzen in: De Held met de Duizend Grenzen en Uitdagingen

-11 - versie 9.4



tegelijk wat niet te doen. Je beslissingen vormen het werkelijke,
concrete pad van je leven, niet je wensen en idealen.10

— Er is de dynamische dimensie van je verhouding tot jezelf en tot de
anderen en je context, tussen enerzijds een open houding en anderzijds
je afzonderen of afsluiten. Het gaat om de ontmoetingen en de relaties
die je hebt met andere mensen, met de wezens in de natuur en met alle
elementen die jouw context vormen. Een mens is een wezen-in-relatie
én een wezen-in-een-context. Hoe open of gesloten loop je in het
leven? Wie treed jij tegemoet en van wie verwijder jij je? Wat deel je
in de ontmoeting? Wie zit er in je ‘levens-netwerk’, wie niet?

— De derde dimensie betreft het balanceren tussen enerzijds je
uiterlijke activiteiten, beslissingen en ontmoetingen, de opperviakte-
laag van je leven en anderzijds je innerlijke wereld, de dieptelaag van
je leven. Wat toon je, druk je uit en wat niet? Hoe authentiek kan je
zijn in deze situatie? Welke momenten ben je op anderen gericht en
wanneer richt jij je volledig op jezelf? Hoe balanceer je daartussen?
Wat is het verhaal van je uiterlijke biografie en wat is het verhaal van
je innerlijke ontwikkeling? Voor sommigen verwijst de opper-
vlaktelaag naar hun ‘identiteit’ en de dieptelaag naar hun ‘zelf”.

— De wijze waarop je bewegingen in je leven beleeft, toont de vierde
dimensie: je uiterlijke en innerlijke bewegingen, het verloop van je
diverse ontwikkelingsprocessen. Beleef jij de dynamiek als een lijnig
verloop met een duidelijke richting, die beantwoordt aan wetmatig-
heden, of als een beweging vol toevalligheden, met bergen en dalen,
met vele kruispunten, voor sommigen een beetje een wirwar, 6f als
een brede stroom belevingen die beweegt in alle richtingen en die
ieder moment door jou worden gekozen en beslist.

De klassieke visie op tijd is de chronologische tijd, de Chronos-tijd.
Chronos is een figuur uit de Griekse mythologie. Hij staat voor de

10 Besluiten is een (voorlopige) conclusie trekken, een (voorlopig) punt zetten.
Beslissen betekent dat je een besluit omzet in een actie,
Meer over ‘besluiten’ en ‘beslissen’ in de tekst Besluiten of beslissen?

-12 - versie 9.4



meetbare tijd, de klok-tijd. De tijd waarin we van activiteit naar
activiteit gaan, de tijd waarin we doel- en resultaatgericht tewerk
gaan, de tijd waarin we altijd tijd tekort komen en waarvan we zeggen
dat we ‘tijd verliezen’ (alsof we tijd bezitten). Deze tijd kunnen we
uitbeelden op een rechte lijn maar ook op een cirkel, (zoals onze
uurwerken) of met een zonnewijzer aan de muur of op de grond.
Daarnaast is er de minder bekende Kairos-tijd. Dan wordt een cirkel
zonder pijlen gebruikt, een cirkel als een symbool, niet als een
tekening! In de zen tekent men zo’n cirkel vaak niet gesloten. Dan
spreekt men niet meer van een lijnig verloop (rechtlijnig of circulair
uitgebeeld) maar van ‘de beleving in het moment’.

De chronologische tijd wordt klassiek opgevat als een ononderbroken
doorlopende beweging aan een zelfde, meetbare snelheid in één
richting. Bij de waarneming en de beleving van ‘tijd’ door de mens
gaat het echter om ‘beweging’, de innerlijke beweging waarbij
positie, duur, snelheid en versnelling slechts een beperkt aantal
elementen zijn. Bij ‘beweging’is er daarnaast immers sprake van
richtingen, kracht of energie, ritme, intervallen, vertraging, tempo,
breuken, momenten van stilstand (stilte). Dit is de ‘ruimtelijke tijd’
waarmee bv. de muziek en de dans werkt.

-13 - versie 9.4



Vier sociale behoeften

Je leeft niet alleen, je leeft met anderen in een netwerk van relaties.
Voor sommigen is het een moeilijk te aanvaarden gedachte: je bent
een_interafthankelijk wezen. Bij alles wat je ziet, voelt, denkt, uitdrukt,
eet, doet, enz. word je beinvloed door anderen en door je omgeving.
Je kunt niets zonder de anderen. Het voedsel dat je eet, de kleren die
je draagt, de activiteiten die je onderneemt, de tools die je nodig hebt
voor je activiteiten, de wijze waarop je kunt communiceren met
anderen, ... alles, letterlijk alles, krijg je van anderen, via schenken,
ruilen, kopen of stelen. Dat geldt eveneens voor alle niet-materi€le
zaken, zoals: kennis, ideeén, inzichten, duizend manieren om je uit te
drukken (verbaal, non-verbaal, beeldend), antwoorden op je vragen.
Niemand heeft een ‘zuiver oorspronkelijke gedachte’ of doet een
‘unieke ontdekking’.

Alle levende wezens leven in verbinding. De mens is (wellicht) het
enige wezen dat anderen aan zich bindt. Een verbinding werkt maar
indien het aan beide kanten de mogelijkheid laat om de verbinding te
wijzigen, losser te maken of te verbreken. Indien dat niet het geval is
dan is er sprake van binding. Een gezonde relatie is er een van
verbinding, niet van binding.

Elk individu heeft vier sociale basisbehoeften. Het zijn kernthema's
bij de ontwikkeling van jezelf en van je relaties, zowel relaties in een
groep als met een individu.

-14 - versie 9.4



Vier sociale basisbehoeften

-~

e “Voldoende tot veel ™ ~
N

Voldoende tot
veel waardering

invloed en controle

N
AN

Weinig of geen
erkenning en
erbij horen

\

en genegenheid
\

\
Voldoende tot
veel erkenning

en erbij horen
N

AN
N

Weinig of geen

» Weinig of geen
waardering en
genegenheid

/

Tijd en ruimte

om te groeien
7

~ _ invloed en controle _ ~
<

-
=~ - -

© Francis Gastmans

Erkenning en inclusie: ledereen wil erkend worden, meetellen en
serieus genomen worden; niemand wil buitengesloten worden. Het
gaat om erbij horen, om het gevoel opgevangen, aanvaard en verzorgd
te worden zoals je bent. Waar liggen de grenzen tussen groepslid zijn
en de eigen identiteit? Kan ik in deze familie, in deze groep in deze
gemeenschap mezelf uitdrukken? Welk soort gedrag is hier acceptabel
en welke grenzen stellen de anderen aan mijn gedrag?

Waardering en genegenheid of affectie: ledereen wil gezien worden,
graag gezien worden, sommigen hebben een sterke behoefte aan
affectie en persoonlijke waardering. De voornaamste vragen hier
hebben te maken met het omgaan met de eigen autonomie in een
groep, met de vrees niet aardig gevonden te worden, anderzijds met
een vrees voor teveel intimiteit. Wie is echt geinteresseerd in mij, in
wie ik echt ben? Wordt mijn privacy en mijn persoonlijke grenzen
gerespecteerd? Hoeveel van mijn overtuigingen en van mijn emoties
kan (of moet) ik tonen in deze relatie, in deze groep? In welke mate is
het veilig om me hier bloot te geven en me authentiek te tonen?

-15 - versie 9.4



Invioed en controle: Iedereen wil invloed uitoefenen op de ander, op
familieleden, op teamleden of op een grote groep; sommigen willen
een sterke invloed. Het gaat hier om het (voorzichtig) uittesten van de
krachten en de competenties, waarbij iedereen probeert invloed te
verwerven. Hoeveel invloed kan ik hebben in deze relatie, in deze
groep? Velen van ons willen niet alleen invloed, ze willen ook macht
(fysieke, emotionele, intellectuele, psychische, maatschappelijke,
economische, militaire). Wie heeft er macht en invloed over mij en
hoeveel? Hoe wordt in deze groep, in deze gemeenschap omgegaan
met ‘macht’? Hoe transformeren ze hier 'macht’ in ‘kracht’? Hoe kan
ik hier mijn ‘Eigen kracht’ ontwikkelen en beleven?

Ruimte en tijd: Een relatie ontwikkelen betekent naar elkaar toe
bewegen en dat vraagt tijd en ruimte. Bij een gezonde ontwikkeling
geef je regelmatig en om beurten aandacht aan het vormgeven van de
andere drie basisbehoeften. Af en toe houdt een relatie op, dan is het
tijd om af te wikkelen. Hoe laat je een verlangen naar een antwoord
op de drie basisbehoeften in deze relatie los? Wat vertelt jouw levens-
verhaal over de ontwikkeling en de afwikkeling van relaties?

-16 - versie 9.4



Je leeft vanuit drie grondpatronen

Een beetje afstand nemen is nodig om jezelf en anderen beter te leren
kennen. Wat zie je wanneer je met aandacht kijkt naar jouw dagelijks
leven en dat van anderen? Je merkt wellicht verbanden op in je
dagelijks terugkerende handelingen, tussen je intenties en doelen en je
werkelijke gedrag, tussen je gedrag en de gevolgen. Je ziet hoe je
verbonden bent met anderen en hoe bepaalde interacties met hen
steeds terugkeren. Je stelt individuele gedragspatronen vast.

Wat zie je meer wanneer je op een grote afstand gaat staan? Dan krijg
je het beeld wat sociologen, antropologen en historici ontdekken. Zij
zien nog wel individuen maar ze beschouwen die vooral in relatie tot
de groep!! waartoe die personen behoren - expliciet of impliciet. Je
ziet grotere verbanden en patronen in het groepsgedrag en hoe die
verlopen in de tijd. Je stelt patronen in het groepsgedrag vast.

Wat kan je zien wanneer je nog meer afstand neemt? Dan kan je
patronen ontwaren die zowel onder het gedrag van individuen als van
groepen of volkeren schuilen. Je ziet kleine en grote systemen; open
en gesloten systemen. Je stelt systeempatronen vast.

Wat zie je vanop zeer grote afstand, wanneer je het ganse menselijke
gebeuren zou bekijken in één oogopslag, met een diepte-perspectief?!2
Je ziet dan patronen patronen onder zowel de kleine als de grote
systemen. Deze patronen vormen de basis zowel van je dagelijks
leven, van de cultuur waarin je leeft als van de uitingen van
levensbeschouwingen, religies en filosofische concepten: je stelt

grondpatronen vast.

De grondpatronen beinvloeden alles: wat en hoe je waarneemt en
vaststelt, wat en hoe je denkt en reflecteert, wat en hoe je beslist, wat

11 ‘Groep’ slaat hier zowel op kleine als grote groepen; bv. een stam, een gemeen-
schap, een volk, een natie.

12 ‘Diepteperspectief’ is het waarnemen van de relaties en de afstanden van fenomenen
én de globale wereld in vier dimensies. Je kijkt dan door de oppervlakte en de tijd
heen.

-17 - versie 9.4



je doet en hoe je handelt, wat en hoe je communiceert, enz.
Er zijn drie verschillende fundamentele patronen: het [ijnig, het

systemisch en het lemniscatisch grondpatroon. Dit gaat in tegen de
aangeleerde visie dat bv. het begrip ‘denken’ verwijst naar één
overkoepelende soort actie ook al is de methodiek en vooral de inhoud
van de individuele denkers erg verschillend. “Alle denkers ‘denken’,
wat ze ook denken.” Met inzicht in de drie grondpatronen ontdek je
dat je op fundamenteel verschillende manieren kunt ‘denken’.

De grondpatronen leveren je drie fundamentele perspectieven op van
waaruit je de ‘werkelijkheid' kunt waarnemen en voor ‘waar’ nemen.
Het /ijnig grondpatroon kan jou in je overtuiging steunen dat je gelijk
hebt, dat je de werkelijkheid ziet zoals ze is en dat jij de ‘waarheid’
bezit. Tegelijk steunen de andere grondpatronen de ander dat zij gelijk
heeft en met evenveel recht de ‘waarheid’ bezit. Dit alles zonder het
begrip ‘waarheid’ zomaar als een relatief gegeven weg te wuiven. Wat
wel verdwijnt is de houding: “Dit wat ik beschouw als de waarheid is
D¢ Waarheid en de Enige Waarheid!” Het begrip ‘waarheid’ is een
menselijke begrip en dus een afspraak.

Een snelle schets van een aantal de kenmerken van de drie grond-
patronen.

Met het lijnig grondpatroon ... zie je wat er ‘is’, wat je ziet bestaat
zoals je het ziet want je kunt waarnemen wat er ‘is’, ... geven je
woorden de werkelijkheid weer, ... stel je je op als waarnemer
tegenover dat wat je waarneemt, je neemt waar als een buiten-
staander, ... deel je de wereld in in objecten en deeltjes (tot het
allerkleinste deeltje toe) en meen je dat je die objectief kunt
waarnemen, meten en testen, ... zie je overal tegenstellingen (dag en
nacht, goed en kwaad, schuld en onschuld), ... zie je dat gebeurte-
nissen een oorzaak en een gevolg hebben en ontdek je ketens van
‘oorzaak-gevolg’, ... wil je alle verklaringen zo eenvoudig mogelijk
houden, ... beleef je de basisdynamiek van het leven als mechanisch,
... heeft de mens een ‘onvervreemdbare kern’ of ‘zelf” of ‘ziel” en heb

-18 - versie 9.4



je een identiteit of een levensopdracht.

Met het systemisch grondpatroon ... zie je overal relaties en
verbindingen, ... zie je dat patronen belangrijke factoren zijn in de
relaties, ... je ziet dat de relaties tussen de objecten en de deeltjes
kleine of grote systemen vormen, soms open, soms gesloten systemen,
... kijk je uit naar grote gehelen en zie je hoe alle elementen door de
manier waarop ze daarin (re)ageren het geheel van een systeem in
stand houden, ... kan je met woorden de systemen helder beschrijven,
... kijk je tegen de dingen aan maar zie je dat je tegelijk zelf binnen
een waarnemings-systeem beweegt, ... ben je wel een individu met
een ‘zelf” maar maak je actief deel uit van meerdere systemen, bv. de
familie, je ecologische omgeving.

Met het lemniscatisch grondpatroon ... beleef je jezelf als deel van
alles wat je waarneemt, meer nog, je beseft dat je actief alles wat je
waarneemt mee crecert want je bent steeds een binnenstaander bij het
waarnemen, je bent deel van de actie ‘waarnemen’ én van het
‘waargenomene’, ... beleef je dat wat je waarneemt er enkel ‘is’
wanneer je het tot een object maakt en dat het enkel op een menselijke
manier ‘bestaat’ omdat je het conceptualiseert, ... zijn woorden een
conventie en is er geen rechtstreeks bindende band met een
werkelijkheid buiten jou, wel een verbindende relatie, ... leef je
bewust met het inzicht in een ‘mensen-werkelijkheid’ naast andere
‘werkelijkheden’, ... herken je de wereld als een dynamisch proces
dat ooit is begonnen en waarvan de dynamiek wordt bepaald door alle
dynamieken in het nu-moment, ... is er geen af te leggen weg want er
is geen weg die vooraf kan worden vastgelegd, de weg ontstaat terwijl
je loopt, ... heb je geen op zichzelf bestaand ‘zelf” maar cre€er je een
voortdurend veranderend sociaal ‘zelf” in verbinding met anderen
binnen je sociale context.

-19 - versie 9.4



Processen zijn geen objecten

Bewustzijn is een proces maar om te beschrijven, er over te praten en
te onderzoeken hoe de werking verloopt maken we er ‘hét bewustzijn’
van.

“Emoties, gevoelens, bewustzijn, proto-zelf, zelf en autobiografisch
zelf zijn processen, interafhankelijke processen, geen ‘dingen’. De
ontwikkeling daarvan startte bij het eerste leven op aarde, bij de
eerste neuronen. Een autobiografisch zelf ontwikkelde als laatste bij
de mens en bestaat niet buiten deze ontwikkelingsstroom!

Deze processen omvormen tot objecten is een kunstgreep ontstaan uit
de behoefte van de ‘moderne mens’ om snel en effectief complexe
ideeén over te dragen, processen zijn evenwel géén objecten of
autonome fenomenen.” 13

Je bent je niet bewust van dit ‘object-iveren’ omdat je op deze manier
hebt geleerd te praten over ‘bewustzijn’. Het is een kenmerk van het
lijnig grondpatroon om processen tot een object te maken.!4 Dan geef
je het grenzen en wil je het object kunnen lokaliseren in tijd en ruimte,
een omschrijving, de begrenzingen en de effecten van zijn aanwezig-
heid. ‘Het’ moet dan ergens zijn. Waar situeert zich ‘hét bewustzijn’?
Wat doet het? Hoe kunnen we het manipuleren?

Andere processen waarmee je dit doet zijn bijvoorbeeld: onbewust
zijn, zelf, geest, ziel, ziek zijn, liefde, leven, willen, enz. We zetten
deze processen om in in een ‘object’: hét onbewuste, hét zelf, de
geest, dé ziel, de ziekte, dé liefde, hét leven, dé wil (al of niet vrij).
Van een proces maak je een ‘iets’. Dat heeft voordelen voor de
gewone, dagelijkse communicatie, deze houding maakt makkelijker
om er over te praten, maar tegelijk verbergt het de werkelijkheid en
zet het jou op een verkeerd spoor.

13 Damasio, Antonio, Het zelf wordt zich bewust. Hersenen, bewustzijn, ik. Amsterdam,
Wereldbibliotheek 2010 (A.Damasio is hoogleraar neurowetenschappen)
14 Meer in de tekst Drie grondpatronen om je leven te be-leven

-20 - versie 9.4



‘Leven’ is een werkwoord en wijst op processen. Net zomin als er
sprake is van ‘het’ bewustzijn is er sprake van ‘hét’ leven. ‘Leven’ is
overal volledig ‘leven’ en nergens alleen maar ‘het leven’. Leven is
een dynamisch, interathankelijk, niet eindigend proces, dat zich
uitstrekt in alle richtingen. Alle levende wezens maken gelijk deel uit
van die dynamiek en transformeren voortdurend. Het gaat om een
doorlopend proces dat nooit is begonnen en nooit zal eindigen.

‘Leven’ eindigt niet met de dood. ‘Het leven’ wel, want dan heb je het
proces ‘leven’ tot een object gemaakt. Objecten zijn menselijke
producten en hebben sowieso een begin en een einde.

Het wordt nog meer ‘eindig’ wanneer je het hebt over ‘mijn leven’ of
‘haar leven’. Je beweert dan dat je leven ‘bezit’. ‘Leven’ kan je niet
bezitten het gaat om onpersoonlijke en allesomvattende processen.

-21 - versie 9.4



Op verkenning

Een uitnodiging

Wat maakt iemand tot een ‘uniek persoon’? Wie of wat is een ‘zelf’?
In welke zin is het jouw ‘zelf’? Hoe verhoudt dit zich tot het ‘zelf” van
anderen? Deze vragen en nog vele andere ... worden al duizenden
jaren gesteld; lang voor onze jaartelling in Egypte, India, China,
Griekenland. Honderden filosofen in alle culturen hebben er zich over
gebogen. En toch, toch dienen jij en ik deze vragen steeds opnieuw te
stellen en ons eigen antwoord te formuleren. Het zijn fundamentele
vragen naar betekenis, beleving en beeldvorming: naar de relatie met
jezelf en de relatie met anderen.

Voor een antwoord tracht je wellicht te verwijzen naar ‘feiten’, vooral
persoonlijke feiten!>. Dit soort vragen kan immers niet worden
opgelost door een evidence based wetenschap, voor eens en voor
altijd, voor ieder individu. De (Westerse) wetenschap is in deze zaak
enkel een van de nuttige hulpmiddelen.

Er werd al heel veel geschreven over ‘ik’, ‘identiteit’ en ‘zelf’. Wat
heb ik te bieden dat niet reeds werd aangeboden? Hoe belangrijk is het
voor jou om een duidelijk beeld te hebben van wie jij ‘bent’, wat jouw
‘identiteit’ uitmaakt en dat wat jij beleeft en beschouwt als je ‘zelf’?
Wat houdt een ‘zelf” dan in en wat niet, en met welke andere
begrippen valt het begrip ‘zelf” samen en waarmee niet? Hoe
communiceer je daar zorgvuldig over met jezelf en met anderen - en
hoe voorkom je begripsverwarring? Hoe kom je op voor je ‘zelf’?
Gaat het bij ‘ik’ om een vaste kern, of om een harde kern van je
‘identiteit’, of wijs je naar je ‘zelf” als zo’n kern? Kan er een ‘ik’ zijn
zonder vaste kern?

15 Lees meer in Hoe je zelf ‘feiten’ creéert - Vier soorten feiten
-22 - versie 9.4



Indien het begrip ‘zelf” niet helder is voor jou zijn alle afgeleide
woorden vaag en alle goede adviezen woorden in de wind. Ik denk
aan uitspraken als: Ontdek je ware zelf; Ken jezelf; Hou rekening met
je onbewuste zelf; Druk je authenticke zelf uit; Werk aan je
zelfontwikkeling; Vind je Hogere Zelf; Vind jezelf terug uit; Ga in
gesprek met jezelf; Vind jezelf terug uit; etc.

Hetzelfde geldt voor het begrip ‘ik’, het woord ‘ik’ en alle afgeleide
woorden.16

Jezelf heruitvinden? Welk ‘zelf’ vind jij terug uit?

“Jezelf heruitvinden”, het wordt steeds vaker geroepen en geschreven.
Hoe doe je dat? Over welk ‘zelf” heb jij het dan?

Er is ook meer en meer een spanning rond het begrip ‘identiteit’,
zowel persoonlijk (Wie ben ik?) als maatschappelijk (Wat betekent het
een ‘Vlaming’ te zijn? Wat betekent het een ‘Nederlander’ te zijn? Wat
zijn onze Europese waarden?)

Wat antwoord jij wanneer men je vraagt: “Wie ben jij?”? Vertelt je
antwoord iets over je ‘zelf’? Of zegt het meer iets over een van de
vele aspecten waaruit je ‘identiteit’ is samengesteld? Of gaat het om je
‘sociale personage’? ‘Ben’ jij je beroep, je geslacht, je relatie tot
anderen, je sociale rol, je (oorspronkelijke) afkomst, je sociale klasse?
Of vereenzelvig jij je ‘zelf” met een van je kwaliteiten of talenten?

Je antwoord zal alleszins athankelijk zijn van de persoon die de vraag
stelt, van de wijze waarop ze wordt gesteld, van de omstandigheden
en van de context. Je vertelt immers slechts een klein stukje van wie
jij ‘bent’. Diegene die jouw antwoord hoort weet uit eigen ervaring
dat je daarmee jezelf niet ‘helemaal’ hebt beschreven. Dat is niet het
punt. Wat wel een verschil maakt is de wijze waarop jij kijkt naar
jezelf, naar je ‘zelf’. Je beschrijving geeft namelijk aan waar volgens
jou je mogelijkheden en grenzen liggen, waar jij de grenzen voelt van
je ‘zelf’.

16 Over het onderscheid tussen een ‘begrip’ en een ‘woord’ lees: Talen en taalgebruik
-23 - versie 9.4



Beschouw je wie je bent vandaag als “Zo ben ik nu eenmaal” of laat je
ruimte voor veranderingen? Herken je iets als je ‘diepste zelf’? Mag
dat veranderen in je leven en in welke mate? Herken je binnen in jou
iets als een ‘kern’, iets dat onveranderd blijft gedurende je ganse
leven? Wat maakt die ‘kern’ uit en wat doet die? Of is je ‘zelf” iets dat
iedere dag groeit, ontwikkelt en verandert? Zoals je lichaam
herkenbaar blijft maar toch iedere dag verandert? Heb je de over-
tuiging dat je ‘zelf” niet helemaal van jou alleen is maar ook een stuk
bevat van een groter geheel? Of werd jouw ‘zelf” geschonken door
een hogere instantie? Is het begrip ‘zelf” voor jou gelijk aan het begrip
‘ziel’? Of niet, en waar maak je dan het verschil? Valt je ‘zelf’ samen
met datgene wat jij beleeft als je levens-opdracht, een taak waarmee je
geboren bent? Voel je een plicht om datgene wat je beleeft als jouw
specifieke talenten en kwaliteiten - en die je beschouwt als belangrijk
deel van je ‘zelf’ - te ontwikkelen voor het goed van de groep of de
maatschappij waar je deel van bent? Onder welke omstandigheden
ben je niet meer jezelf?

Er zijn zoveel visies op datgene wat met ‘zelf” of ‘Zelf” wordt
uitgedrukt als er religies, filosofische, psychologische en taalkundige
theorieén bestaan. Slaan de woorden ‘zelf’, ‘authentiek zelf’, ‘ware
zelf’, ‘Hoger Zelf’, ‘Essenti€éle Zelf’, ’ziel’, ’persoon’, ‘identiteit’,
‘ik’, ‘ego’, ‘zelfbewustzijn’, ‘ziel’, e.d. op hetzelfde fenomeen?!”
Deze woorden worden door iedere theorie op een eigen manier
ingevuld. Er worden hierover eindeloos nutteloze disputen gehouden,
zelfs oorlogen worden hier voor uitgevochten.

Slaat het begrip ‘zelf” op een ‘idee’, een ‘vorm’ of een ‘product’ (een
object, iets dat je rechtstreeks kunt waarnemen) of op een
‘proces’ (een dynamiek waarvan je alleen de effecten kunt

17 De meeste mensen die enkel het dagelijks taalgebruik hanteren gebruiken al deze
begrippen vlotjes door elkaar. Lees meer over de tien kwaliteiten van taalgebruik en
het onderscheid tussen ‘dagelijks’, ‘zorgvuldig’ en ‘nauwkeurig’ in: Talen en taalge-
bruik

-24 - versie 9.4



waarnemen, zoals bv. de wind)? De vraag naar de juiste definitie van
het begrip ‘zelf” is zinloos want die bestaat er niet.

Beleef jij het begrip ‘zelf” hetzelfde in alle samenstellingen?

- Slaat ‘zelfbeheersing’ op het beheersen van je ‘zelf” of op het
beheersen van je emoties en je primaire reacties? Tonen je emoties
en je primaire reacties jouw ‘zelf’?18

- Slaat ‘zeltbewustzijn’ op het bewust zijn van je ‘zelf” of op
bewustzijn van wat je nu denkt of doet? Zijn je gedachten of
handelingen nu je ‘zelf’?

- Slaat ‘zelfkennis’ op het kennen van je ‘zelf” of op het kennen van
je kwaliteiten, talenten en tekortkomingen, je kracht en je onmacht.
Hoeveel van deze elementen maken je ‘zelf’?

- Slaat ‘zelfontwikkeling’ op het ontwikkelen van je ‘zelf” of op het
ontwikkelen van bepaalde aspecten van je persoon? Zijn deze
aspecten je ‘zelf’?

18 Hou rekening met het onderscheid: gevoelens slaat op waarnemingen, emoties zijn
de wijze waarop je omgaat met gevoelens.
Lees meer in de tekst Medeleven Empathie Mededogen

-25 - versie 9.4



Wat vertel je over jezelf?

Wat je vertelt over jezelf, je levensverhaal, het verhaal over het leven
vanuit je ‘zelf’, is een constructie, een verhaal ‘over’ jouw leven maar
het ‘is’ jouw leven niet. Het is zoals het onderscheid tussen enerzijds
een foto bekijken van een landschap terwijl diegene die de foto nam je
vertelt over wat zij daar bij voelde en anderzijds zelf in het landschap
wandelen.!® Je verhaal mag dan nog zo nauwkeurig mogelijk zijn, het
blijft zeer moeilijk (zo niet onmogelijk) om alle pijnen, kwetsuren,
angsten, vreugdes en spirituele ervaringen die je hebt beleefd zo weer
te geven dat de luisteraar of de lezer die mee kan voelen.

Je distilleert uit een selectie van je ‘levensmateriaal’ een samen-
hangend verhaal. Eigenlijk cre€ert je levensverhaal jouw ‘identiteit’
telkens opnieuw, telkens je vertelt. Je presenteert jezelf als een
samenhangende persoon. Daar komt de drang vandaan om een ‘rode
draad’ te vinden.

Kan het anders gaan? Ja, je kunt bv. een onderscheid maken tussen de
ontwikkeling van je ‘identiteit’ en die van je ‘zelf’. Sommige mensen
vertellen hoe ze op een cruciaal moment van hun leven ‘zichzelf’
terug hebben ‘gevonden’ of terug hebben ‘uitgevonden’ of
‘herwonnen’ en zich als een ‘nieuw iemand’ hebben aanvaard.20 Soms
wordt een scherp onderscheid gemaakt tussen het ‘oude verhaal’ en
het ‘nieuwe verhaal’. Ze hebben het ‘oude’ afgelegd en het ‘nieuwe’
aangetrokken. De vraag daarbij is, wie is diegene die het oude aflegt
en het nieuwe aantrekt?

19 Lees meer over het vertellen van je levensverhaal in: Hoe vertel je je levensverhaal?
Je leven in beeld brengen

20 Bv. homoseksuele mannen en vrouwen die hun ‘zelf’ jaren verborgen houden achter
een geveinsde ‘identiteit’ en die dit op een dag naar buiten brengen.

-26 - versie 9.4



Je ontdekt grenzen en leert ‘ik’ zeggen

Hoe groeit het beleven van je ‘zelf’ en je grenzen?

Vanaf de eerste dagen van je leven heb je ervaren dat er tussen jou en
de bron van warmte en voedsel (in de meeste gevallen je mama) een
verbinding bestaat. Gaandeweg heb je innerlijk vastgelegd dat die
verbinding bestaat uit fysiek contact, oogcontact, contact via geluiden,
wellicht ook contact via geuren. Wanneer je werd gevoed heb je vast
en zeker lichaamstemperaturen, geluiden en geuren ervaren.
Langzaamaan ontdekte je dat naast een fysieke verbinding en een
fysiek contact, je ook een emotionele verbinding had met je ma en je
pa. ledere aanraking, ieder geluid en ieder gevoel heeft je geholpen
om jezelf te onderscheiden van alles om je heen en om je ouders te
ontdekken. Een ‘verbinding’ is maar mogelijk wanneer de twee
personen niet één zijn, wanneer er een afscheiding is. Een kind wordt
pas een autonoom mensje wanneer het de grens ervaart. Bij een
afscheiding is er sprake van een wand, een ‘onderscheidingswand’.
Eigenlijk was je van bij het begin van je leven bezig je af te scheiden
van je moeder en daartussen een ‘wand’ te cre€ren. De grens werd
voor jou steeds reéler. Je kon ze voelen wanneer je ma of je pa je de
eerste keer achter liet bij je grootouders, het kinderdagverblijf of de
babysit.

Je werd niet geboren met de beleving van grenzen of een wand. Die
beleving kreeg je via de interactie met je verzorgers en andere
volwassenen.

Later zal je het onderscheid ontdekken tussen ‘verbinding’ en
‘binding’ (fysiek, emotioneel, intellectueel, sociaal) en ga je ervaren
wat je moet doen om je grenzen te verleggen en los te komen van een
(te sterke of ongewenste) binding. Je gaat ontdekken dat je bepaalde
grenzen, verbindingen en bindingen zelf cre€ert en dus ook zelf kunt
wijzigen. Je leert dat het goed is om je in bepaalde relaties af te

- 27 - versie 9.4



schermen en je grenzen te verdedigen.

Een grens betekent dat je op die plek een ander ontmoet, een ander
‘raakt’, letterlijk of figuurlijk. Een grens is een ‘raak-vlak’. Bij elke
ontmoeting kon je het raakvlak gewaarworden, aftasten, beperken of
vergroten. Dat raakvlak is de plek van de verbinding. Een grens, zo
leerde je, kan zowel een ‘afscherming’ zijn, als ‘bescherming’, als een
‘verbinding’.

Als kind leerde je heel veel grenzen en het was niet steeds duidelijk of
die bij jou horen of niet. Enkele voorbeelden.

Je leerde als kind je fvsieke grenzen en vooral om die te verleggen. Je
leerde kruipen, lopen, klimmen, springen, fietsen, vallen en voort gaan
en je leerde om steeds verder te gaan, een doel te bereiken dat verder
van je af ligt. Daarin werd je aangemoedigd door je ouders en je
verzorgers. Tot op de dag dat zij het ‘te ver’ vonden. Dan hielden ze je
tegen, waarschuwden je voor gevaar dat jij niet zag. “Niet te hoog
klimmen, schatje.”, “Niet te dicht bij de vijver”, “Niet te snel fietsen.”
Door al die waarschuwingen te verinnerlijken leerde je dat die grens
bij jou hoort en niet bij de bezorgde ouder (al is de werkelijkheid net
andersom!). “TIk kan dat niet.” is vaak een gevolg van de vele
waarschuwingen die je als kind kreeg.

Je leerde als kind je emotionele grenzen. Je mocht schreien tot ... “Nu
is het genoeg.” Je leerde dat er grenzen zijn aan het uiten van je
gevoelens. Je had als kind niet door dat dit cultureel bepaalde en
sociaal opgelegde grenzen zijn. Vele jaren later hoor ik volwassenen
zeggen “Mijn gevoelens tonen, dat past niet bij mij. Zo ben ik niet.”
Zij zijn zich niet bewust dat hun uitspraak het resultaat is van een
aangeleerde houding.

Je leerde als kind dat er gender grenzen zijn. Je werd aangeleerd dat
dit een ‘jongen’ en dat een ‘meisje’ is zonder verdere uitleg. Je moest
gaandeweg zelf uitmaken waar die woorden op slaan. Je bent zelf of
een meisje of een jongen of een ‘ik weet niet zo zeker wat’ en daar
hoort bepaald gedrag bij en ander gedrag niet. Opnieuw, als kind was

-28 - versie 9.4



het niet duidelijk dat het sociaal opgelegde normen zijn (en dat ze dus
niet bij jou horen (!) maar bij de normen van anderen, van de
gemeenschap).

Je leerde als opgroeiend kind dat er intieme grenzen zijn. Je voelde dat
het niet 0.k. is wanneer iemand je t¢ intiem knuffelde. Vooral als tiener
zal je deze grens ervaren want meerdere leeftijdgenoten willen jouw
grens ‘verkennen’. Je wordt geconfronteerd met het raakvlak tussen
jouw intenties en de intenties van de ander, tussen jouw normen en de
normen in de gemeenschap. Intiem zijn kan ook slaan op de vragen
die je stelt of de opmerkingen die jij maakt. Je mag niet zo maar té
persoonlijke vragen stellen.

Je leerde als kind dat er sociale grenzen zijn, dat er bv. een grens is
tussen de groep volwassenen en de groep kinderen. Soms werd je als
kind ook thuis niet toegelaten bij een gesprek tussen volwassenen.
Soms werd een sociale grens scherp aangegeven wanneer iemand
wees op een ‘bijzonderheid’ bij jou (een handicap, een gebrek, een
uiterlijk kenmerk) of dat je kind bent van een bepaald ‘soort
ouders’ (kansarmen, migranten) en daardoor niet tot ‘onze groep’
behoort.

Je leerde als kind dat je er een hiérarchische grens bestaat. In de klas
is er een plek voor de kinderen en een plek voor de volwassene
vooraan. Tussen de kinderen onderling is er vrij vroeg sprake van
hoger—Ilager, wie waar mag zitten, wie iets mag doen en wie niet. Je
leerde zo dat je een eigen plek hebt in de groep en dat die plek
begrensd is en dat dit te maken heeft met jou, met wie jij bent (terwijl
het sociaal opgelegde grenzen zijn).

Je leerde als kind je landschappelijke grenzen, d.w.z. plekken in de
omgeving, het landschap, waar jij wel gewoon aanwezig mocht zijn
en andere die niet ‘van jou’ zijn. “Dit is niet voor kindjes.” In de stad
is dat bv. het voetpad en de rijweg voor auto’s. In het park zijn dat de
aangelegde wegen en het plantsoen versus de vijver. Er zijn plekken
waar je als kind niet mocht komen, bv. een paleis of een bankgebouw.

-29 - versie 9.4



Jij werd daardoor begrensd, niet de plek, want anderen mogen
klaarblijkelijk daar wel binnen!

Binnen en buiten en ‘ik’

Je leerde wat ‘binnen’ jou leeft en wat ‘buiten’. jou leeft. De
verschillende grenzen reiken tot waar jij jouw ‘binnen’ en ‘buiten’
situeert. Het beleven van ‘binnen’ en ‘buiten’ heeft als gevolg: de
creatie van een vast referentiepunt in jou van waaruit jij waarneemt,
nadenkt, beslissingen neemt en handelt. Je gebruikt het woordje ‘ik’
omdat je dat erg jong werd aangeleerd. Later gebruik je het woord
‘zelf’.

Je ‘ik’ werd al vrij vroeg in je leven een referentiepunt. Als kleuter
leerde je jezelf aanduiden met ‘ik’. Je beleefde dat je de mensen en de
situaties tegemoet trad vanuit dat punt. Je leerde dat er een afstand is
tussen je ‘ik’ en ‘de ander’. Dat oefende je bv. op je twee jaar viot
door op alles “Nee” te zeggen.

De volwassenen leerden jou aan dat je tegen de mensen en de dingen
aan kijkt, als een buitenstaander. ‘Er tegenaan kijken’ mag je letterlijk
nemen, je was immers veel kleiner dan vele mensen om je heen. Je
moest heel vaak ‘opkijken’, letterlijk. De ganse wereld situeerde je
‘buiten’ jou. Soms was dat als peuter bevreemdend wanneer je plots
pijn voelde die van ‘binnen’ lijkt te komen.

Je beleefde jezelf, diegene naar wie je leerde te verwijzen als ‘ik’, als
een begrensd fenomeen, ‘iets’ binnen grenzen. De grens is in het begin
nog vaag. Voor sommige peuters valt hun dierbaarste knuffeldier
binnen die grenzen en er niet er buiten.

-30- versie 9.4



Je ‘ik-wand’

Wie ‘ben’ jij?

De vraag is: naar wie wijs je wanneer je ‘ik’ zegt? Gaat het om jouw
beleving als de persoon tegen wie de volwassenen praten? Wijs jij
naar je ‘identiteit? Of wijs je in de richting van je ‘zelf’? Of vallen
‘ik’, ‘identiteit’ en ‘zelf” voor jou samen? Is ‘ik’ dan niet meer dan een
aanwijzend voornaamwoord?

“Wie ben jij?” Voor sommigen is dit een vervelende of een lastige
vraag. Wat moet je daar nu op antwoorden? Je kunt honderd zaken
vertellen over jezelf. Vertel je waar je bent geboren, in welk gezin, in
welk land? Waar je bent opgegroeid, in welke familie, in welk land? Is
het belangrijk hoe je wordt genoemd en aangesproken? Welke
opleidingen je wel of niet hebt genoten? Wat je hoogst gehaalde
diploma is? Met wie je relatie hebt? Dat je ouder bent en voor
kinderen zorgt? Wat je karakter is of wat anderen zeggen dat jouw
karakter is? Vertel je wat je doet om een inkomen te verwerven? Toon
je wat jouw passie is? Je hobby’s? Vertel je wie je bent in functie van
wat je vermoedt dat de ander graag wil weten?

Innerlijk stel jij misschien jezelf de vraag: “Ben ‘ik’ die honderd
kernmerken, delen en aspecten samen?”

Je ‘ik-wand’

Wanneer je verwijst naar je 'ik', wijs je niet alleen naar je fysieke
lichaam, je bedoelt dat je een ‘persoon’ bent, iemand die zichzelf in al
zijn aspecten als een eenheid beleeft binnen een reeks grenzen, om het
even hoe groot de afstand is tussen je middelpunt van het ‘ik’ en de
uiterste grens.

Die begrenzing noem ik, naar analogie met de celwand of het
celmembraan, je ‘ik-wand’. Alle levende wezens hebben voor hun
autonomie een wand gecreéerd.

-31- versie 9.4



Maturana, Humberto en Varela, Francesco: “Het creéren van een
wand is een mechanisme in de natuur dat levende wezens zelf
uitvoeren om tot autonome systemen te worden. Het meest
karakteristieke kenmerk van een autopoeisisch systeem?! is dat het
zich zogezegd omhoogtilt aan zijn eigen schoenveters en zich door
middel van zijn eigen dynamiek onderscheidt van zijn omgeving.
Levende wezens - van eencelligen tot de mens - worden
gekarakteriseerd door hun autopoietische organisatie.

Qua structuur verschillen ze van elkaar, maar qua organisatie zijn ze
aan elkaar gelijk.

Wat levende wezens onderscheidt van andere systemen, is dat zijzelf
het enige product van hun organisatie zijn, dat wil zeggen: er bestaat
geen scheiding tussen producent en product. Het ‘zijn’en het
‘handelen’van een autopoietische eenheid zijn onscheid-baar en dat
is wat de specifieke aard van hun organisatie, als levend systeem,
bepaalt. 22

Het begrip ‘ik-wand’ dat ik introduceer is een beeldspraak dat slaat op
het geheel van je verschillende grenzen: je fysieke grens, je gevoels-
grens, je emotionele grens?3, je intieme grens, je intellectuele grens, je
psychische grens, je energetische grens, je waarnemingsgrens, je
relationele grens, je sensuele grens, je sociale grens, je spirituele
grens, en nog meer grenzen.

Je ik-wand, is geen vast gegeven dat samenvalt met je fysieke
lichaam. Je ik-wand ontstaat door een dynamiek die zowel van
‘binnen’ naar ‘buiten’ werkt als omgekeerd. Het is een interactief
systeem. De wand is erg dynamisch en beweeglijk en situeert zich
daar waar jij je grenzen legt op ieder concreet moment, in de
verschillende contexten. Bij iedere ontmoeting kan dit verschillen.
Voor sommigen valt hun fysieke grens samen met de buitenste

21 Autopoeisis, uit het Grieks: auto = zelf + poiein = maken

22 Maturana, Humberto en Varela, Francesco, De boom der kennis - Hoe wij de wereld
door onze eigen waarneming creéren, Uitg. Contact 1988,

23 Over het belangrijke onderscheid tussen ‘gevoelens’ en 'emoties’ lees je meer in de
tekst Medeleven Empathie Mededogen

-32 - versie 9.4



huidcellen. Anderen beleven hun fysieke grens op een kleine of
grotere afstand van hun lichaam.

© francisgastmans.com

Je ik-wand creéer je in interactie met anderen én met je omgeving. De
verschillende grenzen die jij hanteert worden zichtbaar voor anderen
en voor jezelf via jullie interacties. Athankelijk van de situatie zal je
bv. je fysicke grens toch dichter bij je lichaam beleven, bv. wanneer je
geklemd staat tussen andere mensen in een overvolle trein. Hetzelfde
geldt voor al je grenzen. Waar die zich situeren voor jou is afhankelijk
van jouw beleving, de personen waarmee je op dat ogenblik in
interactic bent én de context. Waar jouw ‘buitengrens’ zich situeert
werd je in veel gevallen aangeleerd want je hebt geleerd hoe te
reageren bij ontmoetingen.

Enkele persoonlijke ervaringen met mijn ik-wand

* Op een receptie komt iemand die ik niet ken erg dicht bij mij staan
en spreekt me aan met mijn voornaam om dan ongevraagd zijn
mening te geven. (Alle deelnemers hebben een badge gekregen met
daarop hun voornaam) Ik voel me ongemakkelijk en zet een pas
achteruit. Ik ervaar dit als een ongewenste nabijheid. Er is een grens
overschreden, echter niet alleen een fysieke grens. Ik merk dat ik als
‘persoon’ niet word gerespecteerd. Er is immers ook een relationele
grens. Niet iedereen mag me zomaar als een ‘beste vriend’ benaderen.

-33- versie 9.4



* Ik zit in de trein en lees een boek. Even verderop geniet iemand van
zijn favoriete muziek echter zonder oortjes. Dat betekent dat iedereen
mee mag genieten van de muziek. Ik sta recht en vertel de persoon dat
ik lees en vraag op een vriendelijke toon om het volume lager te
zetten. Eerst is er verzet maar wanneer hij de blikken van de andere,
zwijgende, reizigers ziet gaat het volume lager. Terug op mijn plaats
voel ik dat er een ‘geluidsgrens’bestaat voor mij: welke geluiden laat
ik wel toe en welke niet, in welke situatie?

* Ik heb vaak gereisd in India en ervaren hoe veel mensen er anders
omgaan met hun persoonlijke ruimte en die van anderen. Ik verblijf in
de hoofdstad Delhi. Ik neem daar vaak de metro, dat is snel en handig.
Bij een rit in een overvolle trein, kreeg ik een zitplaats aangeboden (ik
lijk een beetje op een oude man). Wanneer de trein een scherpe bocht
neemt verliezen meerdere mensen hun evenwicht. Een man komt op
mijn schoot terecht. Hij lacht en beslist om ... te blijven zitten.
ledereen lacht. Ik heb het moeilijk met het fysiek contact. Niet alleen
mijn fysieke grens is overschreden maar ook mijn persoonlijke ruimte.
* Mijn kleindochter van twee kan erg geconcentreerd spelen. Toch
gebeurt het dat ze tijdens het spel plots haar wijsvinger naar haar oor
brengt en zegt: “Hoort” Dan is het mijn opdracht om te ontdekken
waar zij naar verwijst. Ditmaal was het een hondje dat ‘ongerust’
blafte, buiten, ver weg. Vaak luistert ze aandachtig naar de geluiden
in haar omgeving. Van jongs af aan viel het me op dat ze een scherp
gehoor heeft. Haar gehoorgrens ligt erg ver. Haar aandacht en haar
‘oor’reiken zeer ver. Die verre geluiden zijn ‘van haar’, tot daar reikt
haar grens, haar wereld.

Heb jij gelijkaardige ervaringen, prettige, onaangename, vervelende of
ronduit agressieve ervaringen? Neem ze even terug in herinnering.
Welke grenzen werden er geraakt? Hoe herken je ze? Hoe flexibel zijn
ze? In welke omstandigheden gelden ze uitdrukkelijker dan in andere?
In welke context ervaar je je gevoeliger dan anders?

-34 - versie 9.4



De twee kanten van het verhaal

Door je ik-wand kan je én ‘jezelf” onderscheiden van ‘de anderen’ én
de anderen zien als afzonderlijke mensen. Op dat onderscheid en die
autonomie is onder meer ons sociaal-, economisch- en juridisch
systeem gebouwd. We kunnen verantwoordelijkheid, aandeel, bezit of
schuld toewijzen aan iemand. We kunnen afspraken maken en eisen
dat die door dezelfde persoon worden nagekomen.

De ik-wand geeft je vrijheid en ruimte en tegelijk een gevoel van
veiligheid en geborgenheid. Binnen die wand ben je veilig. Dan ervaar
je de wand als ‘afscherming’. Je kunt je steeds terugtrekken in
‘jezelf’. Je kunt je daarbinnen verschuilen wanneer je je bedreigd
voelt. De ik-wand laat bv. toe om in stilte te mediteren. Wie wil
mediteren sluit verschillende grenzen af.

De ik-wand laat creativiteit toe. Je hoeft niet te doen wat de anderen
doen, je mag anderen op een afstand houden. Zo ontdek je dat je
binnen je ik-wand je talenten vindt en dat je daar mee ‘naar buiten’
dient te komen om ze te kunnen ontwikkelen. Sommigen ontdekken
de kunstenaar in zichzelf en dat ze buiten de hun aangeleerde grenzen
moeten treden.

De andere kant van het verhaal betekent echter dat je door het cre€ren
van een ik-wand je tegelijk je hebt afgesneden van de ander. Althans
in je beleving ben je afgescheiden want je bent niet ‘oneindig
autonoom’. Je kunt als individu wel autonoom ademen maar de lucht
(en de luchtvervuiling) deel je met alle levende wezens op aarde. Alle
levende wezens zijn omgeven door lucht, lucht kent geen grenzen. Je
bent afhankelijk van lucht rond jou en in je lichaam zoals een vis
wordt omgeven door water. Niemand beschikt over een eigen
luchtbel.?4

Door de ik-wand creéer je een ‘ik—zij’ relatie en heb je als opdracht
(de opportuniteit? de uitdaging? de moeilijkheid? het probleem?) om

24 Daarom is het verkopen en kopen van ‘schone lucht’ zo’n pervers idee.
-35- versie 9.4



de verbinding daartussen te verzorgen, en wel zo dat je er beiden
‘vollediger’ door wordt én zo dat je beter je ‘zelf” kunt ontwikkelen en
uitdrukken buiten die wand, in het open, vrije gebied in het midden.2>

De sterke nadruk op je autonomie heb je vanuit het aangeleerde,
alomtegenwoordige lijnig-causaal denken. Een denken dat sterk is in
het onderscheid maken tussen fenomenen om ze vervolgens in stukjes
te verdelen en ze te onderzoeken.

Wanneer je systemisch kijkt zie je dat je als ‘autonoom systeem’ een
interafthankelijk en actief deel bent binnen meerdere ‘omvattende
systemen’ die op hun beurt interathankelijk en actief deel zijn van het
‘totale systeem’.

Vanuit een lemniscatische visie zie je dat de ik-wand geen ‘hard
gegeven’ is (letterlijk en figuurlijk). Je wand bestaat uit je beleving en
door het te benoemen. Je autonomie is een creatief proces dat ieder
moment zichzelf schept vanuit die interathankelijkheid. De ik-wand
heeft zo bekeken geen vorm, geen consistentie, geen vastheid. In
werkelijkheid bestaat ze niet zonder dat jij ze cre€ert. De ik-wand is
een menselijke creatie omdat de mens nood heeft aan autonomie.26

Je bent een ‘autonoom systeem’
binnen het grotere systeem van het leven
en dat werkt dankzij de ‘autonomie’ van alle
levende wezens tegelijk met hun
interafhankelijkheid.

25 L ees meer in: Hoe hou je het gesprek ‘in het midden’?
26 Lees meer over de lijnige manier van kijken, de systemische visie en het lemnis-
catisch grondpatroon in de tekst Drie grondpatronen om je leven te be-leven

-36 - versie 9.4



Flexibel omgaan met de ‘doorlatendheid’ van je ik-
wand

Je ik-wand functioneert zowel voor het verkeer van ‘buiten’ naar
‘binnen’ als voor de stroom van ‘binnen’ naar ‘buiten’. Je beslist wat
en hoe je iets uitdrukt, op welke wijze je iets toont of doorgeeft. Jij
beslist hoe jij je openstelt voor wat vanuit de ander naar jou komt en
hoe je dat ontvangt. Jij beslist hoe doorlatend je ik-wand is. D.w.z. jij
bepaalt (ook weer aangeleerd) hoe groot of hoe klein de openingen
zijn in je ik-wand én in welke richting ze op dit moment werken, naar
binnen of naar buiten gericht. Op ieder moment kan je dit wijzigen. Je
leert in het leven dat je beschikt over de mogelijkheden om je ik-
wand meer of minder doorlatend te maken.

Het is deel van de aan te leren levensvaardigheden om flexibel te
kunnen omgaan met je ik-wand.

© Francis Gastmans

 Je kunt je helemaal openstellen en dan neem je alle indrukken van
buiten onmiddellijk in je op zonder terughouding, zonder kritische
reflectie. Je neemt ze dan ongefilterd binnen je wand. Er komt dan
teveel binnen (informatie, emotionele signalen, geluiden, geuren,
beelden, enz.) en je laat teveel ongecontroleerd naar buiten vloeien
(gedachten, gevoelens, emoties, enz.). Onnodig te zeggen dat de kans
groot is dat je dan overspoeld wordt. Alles wat je opneemt binnen je
ik-wand moet je immers een plaats geven en je moet er iets mee

-37 - versie 9.4



doen.27 Alle levende wezens hebben een systeem om dat wat ze
opnemen te ‘verteren’ of te ‘verwerken’ en de afvalstoffen te
verwijderen. ‘Er helemaal niets mee doen’ betekent dat je de ervaring
wegstopt op een ‘vergeet-plek’ (die zichzelf niet vergeet!).

Zo’n volledig open houding kan w¢l heerlijk aanvoelen wanneer je bv.
ontspannen ligt in een grasveld en naar de wolken kijkt of wanneer je
wandelt in een bos.

In de omgekeerde richting betekent een volledig open wand dat je op
iedere impuls reageert met een onmiddellijke, primaire reactie; dat je
gevoelens en emoties ‘uitbraakt’; dat je gedachten zonder meer
verbaal en non-verbaal er uit gooit; dat je geen rekening houdt met
hoe de ander kan of zal ontvangen wat je in haar richting stuurt.

* Je kunt je wand ook beperkt open stellen. Dan neem je de indrukken
die op je af komen maar in beperkte mate op. Je zult ze eerst door een
filter halen; je zult ze meer of minder aandachtig of kritisch bekijken
alvorens binnen te laten.

In de omgekeerde richting zal je omzichtiger tonen wat er in je leeft.
Je zult niet op iedere impuls ‘spontaan’ re-ageren. je zult aandacht
hebben voor de sociale ‘spelregels’ in de context waar je op dat
ogenblik bent.

* Wanneer het nodig is, kan je je wand volledig sluiten of zeer hard
maken zodat er niets naar binnen kan. Je weigert dan om iets op te
nemen, je weigert ieder contact (fysiek of emotioneel of psychisch of
sociaal). Soms ervaar je de interactie zo agressief (fysiek, emotioneel,
psychisch, sociaal) alsof iemand met veel kracht toch iets binnen jouw
wand wil duwen. Bijvoorbeeld wanneer iemand je wil overtuigen of
niet ophoudt om jou te dwingen op een bepaalde manier te kijken en
te reageren of wanneer iemand je fysieke integriteit bedreigt. Dan voel
je dat je je grens (je ik-wand) sterk moet verdedigen.

In de omgekeerde richting is het soms nodig om je volledig af te
sluiten en niets naar buiten te laten ontsnappen. Zwijgen en niet

27 L ees meer in: Hoe je zelf ‘feiten’ creéert. Vier soorten feiten
-38 - versie 9.4



handelen is dan de boodschap.

T¢é nauwe of té gesloten grenzen hebben als nadelen: je mist kansen
die worden aangeboden; je neemt niet waar wat er zich aandient; je
groeit op zonder verwondering; je toont niet wat er in jou zit en wat je
wilt delen; je bereikt niet wat je wilt bereiken; enz.

De schaduwzijde is dat wanneer je dermate bang bent of zelf-
vertrouwen mist dat je voortdurend je ik-wand erg gesloten houdt.
Dan beleef je je wand als een ‘schild’ of een ‘afscherming’. Je loopt
dan rond met de vraag “Hoe bewaak ik mijn grenzen?”’28

Hoe je omgaat met je ik-wand en met die van de anderen kan je
aanleren, afleren, wijzigen, herzien, herijken. Je bent niet verplicht om
je steeds open te stellen, noch ben je verplicht om voortdurend de
openingen te vernauwen. Hoe je het vandaag doet, heb je geleerd. Het
is aangeleerd gedrag. Je ouders, familie, opvoeders, leraren, mentors,
predikers, enz. toonden je waar je je wel of niet voor mag of moet
openstellen en waar je je wel of niet mag en moet tegen verzetten.
Flexibel omgaan met je ik-wand houdt in dat je zicht krijgt op de
‘openingen’ die jij toelaat in je wand. Daar spelen flink wat sociale
normen in mee. Zo leven veel mensen met de norm dat je niet gewoon
‘nee’ mag zeggen, zonder je er voor te verantwoorden. Dit is een
belemmerende overtuiging.

Wanneer je vaardig omspringt met je ik-wand, zal je makkelijker
datgene wat naar je toekomt eerst nog even buiten jou kunnen houden.
Het flexibel hanteren van je ik-wand is belangrijk wil je leren om de
zaken 'in het midden' te laten liggen. Je laat het eerst even 'in het
midden' liggen (2) alvorens te besluiten wat je er mee doet, alvorens te
kiezen hoever je je er voor wilt openstellen.2?

28 Lees het bericht van 13/9/21: Acht vragen (14) Hoe bewaak ik mijn grenzen?
29 | ees meer in: Hoe hou je een gesprek ‘in het midden’?

-39 - versie 9.4


https://francisgastmans.com/2021/09/13/acht-vragen-14-hoe-bewaak-ik-mijn-grenzen/

-

© Francis Gastmans

Of jij je ik-wand ziet als ‘afscherming’ dan wel als ‘raakvlak om te
verbinden’, hangt niet alleen af van de interactie met de ander. Het
gesprek dat je hebt met jezelf (met je ‘zelf’) bepaalt in grote mate het
beeld. Zelfvertrouwen (vertrouwen in je ‘zelf’) is de basis om
vertrouwen te kunnen krijgen. Zelf-mededogen kan je daar bij
helpen.30 Klagen, zielig doen, anderen verwijten, e.d. helpt niet,
integendeel. Wanneer je de grenzen ziet als een ‘afscherming’ is de
kans groot dat je een defensieve houding aanneemt of zelfs
(onbewust) een aanvallende houding. In beide gevallen is dit een
‘zwakke’ positie. Wanneer je je grenzen ziet als een ‘verbinding’ is de
kans groot dat je zoekt naar mogelijkheden om op een gezonde manier
te verbinden en dit uit te stralen.

Afhankelijk van de context ga je een andere gewenste afstand ervaren
tussen jou en de anderen waarmee je op dat ogenblik in interactie
bent. Je beleeft een grens duidelijker op het ogenblik dat je meent dat
je die moet beschermen of verdedigen. Je beleeft je grenzen (fysieke,
emotionele, psychische, enz.) het sterkst wanneer die brutaal worden
benaderd of wanneer er gevaar dreigt. Voor een vlotte interactie is het
nuttig om flexibel en respectvol om te gaan met je ik-wand en met de
grenzen van de ander (haar ik-wand). Soms is het goed dat je minder
doorgang verleent aan de emotionele buien of stormen die in jou

30 Lees de paragraaf over mededogen in de tekst Medeleven Empathie Mededogen
-40 - versie 9.4



woeden. Het is vaak meer dan nuttig om minder luikjes in je wand te
openen voor je primaire reacties. Anderzijds, wanneer het van binnen
'kookt' of sterk stuwt en je vernauwt de openingen in de wand tot
kleine spleetjes ... komt alles er met meer kracht uit (denk aan een
fluitketel of aan een tuinslang).

Behalve het leren hanteren van je ik-wand vergt dit ook het leren
effectiever je fysieke, gevoelsmatige en emotionele energie te
hanteren. Energie is op zich neutraal, soe je het inzet bepaalt of het
positief en constructief wérkt dan wel negatief en destructief.

Meerdere ‘vensters’ en plekken om te verwerken

Wanneer je waarneemt kies je welk ‘venster’ je gebruikt: welke
zintuigen gebruik je en waar verwerk je de input (in het hoofd, het
hart of in het handelen)?.

Je kiest in welke mate je de ‘vensters’ open laat staan. Door het
gegeven dat de ingang van vier fysieke zintuigen zich in je hoofd
bevindt (zien, horen, ruiken, proeven) hanteer je het hoofd met een
bevoorrechte positie. Je hebt daarenboven de indruk dat alle input in
je hoofd wordt verwerkt. Om fysiek te voelen heb je je huid en je
handen en voeten nodig. Fysiek voelen legt de link met voelen met het
hart. Maar je kunt ook zien en horen met het hart, zelfs al zie en hoor
je fysiek minder met je ogen en je oren. Het hart is een zintuig!
Waarnemen vanuit het handelen doe je wanneer je iets met de ander
samen doet en je aandacht gaat naar de fysieke activiteit van het
samen handelen (bv. samen sporten, zingen in koor, samen dansen,
samen een huis bouwen, samen een tocht ondernemen).

De gewone stand van de ‘vensters’ is open, je sluit ze minder of meer
wanneer je geen input wilt vanuit een of enkele van die richtingen.
Wanneer je bv. mediteert of een boek leest zal je een aantal ingangen
sluiten.

Het overwicht van het verwerken van alle input in het hoofd, het
rationeel verwerken, is een aangeleerde en voortdurend bevestigde

-41 - versie 9.4



houding (rationele, analytische intelligentie). Toch wordt alle input
tegelijk in het hart en in het handelen verwerkt. Alleen, het gebeurt
onbewust, je geeft er geen aandacht aan omdat het jou niet werd
aangeleerd en je het niet hebt geoefend. Pas in de jaren negentig
kwam er aandacht voor emotionele intelligentie. Voor sociale, creatie-
ve en praktische intelligentie zijn er nog te weinig pleitbezorgers.

Wie beleef je binnen je ik-wand?

Bij de vraag “Wie ben je?” of “Wie ben ‘ik’?” kijk je naar wat er zich
binnen je ik-wand afspeelt. Als kind reeds ervaar je dat er binnen je
wand ‘iemand’ leeft; het lijkt er op dat vanuit één punt alle keuzes
worden gemaakt en beslissingen worden genomen. “Dat ben ‘ik’ dus.”
is een logische gevolgtrekking. Via je leerproces en de interactie met
anderen worden begrippen als ‘karakter’, ‘persoonlijkheid’, ‘talenten’
en ‘handicap’ e.d. deel van je woordenschat. Deze begrippen wijzen
op processen binnen je ik-wand. Toch worden ze al vrij snel, onder
invloed van je omgeving, tot ‘objecten’ gemaakt. Je leert dan dat je
een bepaald karakter ‘bent’ en dat je een bepaalde persoonlijkheid
‘bent’. Sommigen wijzen er op dat je bepaalde elementen van je
voorkomen en gedrag reeds bij je geboorte hebt meegekregen als
‘harde gegevens’, via de genen. “Je bent helemaal je grootvader.”
Anderen zullen er op wijzen dat wat er zich binnen de ik-wand
afspeelt voor het grootste gedeelte aangeleerd is. Gaandeweg in je
leven neem je bepaalde patronen in je gedrag waar en herken je ze
vaker. Je vertrekt niet iedere dag van nul. Je bouwt op, je ontwikkelt,
echter niet toevallig of zonder een voor anderen herkenbare lijn. Je
ontdekt binnen jou zaden voor talenten die klaar liggen om te
ontwikkelen, net zoals er zaden zijn voor belemmeringen. Je kunt vele
kanten op, athankelijk van de steun die je krijgt van je omgeving. Je
voelt dat je ‘binnenkant’ niet verder kan zonder een positieve
‘buitenkant’.

-42 - versie 9.4



Wanneer je praat over ‘ik’, wijs je dan op het geheel van elementen
die zich binnen je ik-wand bevinden? Je ik-wand bouw je op,
onderhoud je of verander je in interactie met wat zich ‘buiten’ jou
bevindt. Ieder moment is er een fysieke, rationele, emotionele
uitwisseling. De externe invloed heeft een zeer grote impact op wat er
zich binnen je ik-wand afspeelt. Je oordeelt, besluit, leert, maakt
keuzes, beslist en handelt niet louter op basis van wat zich binnen in
jou afspeelt. Is je ‘ik’ beperkt tot wat er zich binnen de ik-wand
afspeelt of maakt het evenzeer deel uit van de wereld van interacties
daar buiten? Is je ‘ik’ enkel van jou alleen of is het het resultaat van de
interacties? Hoe autonoom is je ‘ik’ werkelijk? Kan er een ‘ik’ bestaan
zonder de ander?.

“Wat is er dat gedurende gans mijn leven onveranderd blijft?” is een
vaak gestelde vraag. Als mens zoek je binnen je ik-wand naar een
‘vast punt’, een ‘ik’, een ‘kern’, een ‘ziel’, een ‘geest’ of een ‘zelf’.
Afhankelijk van je grondpatroon kom je uit bij: a) ’het’ is er, er is een
duidelijk afgebakend ‘iemand’, ‘iets” wat het louter fysieke overstijgt
(lijnig patroon); of b) wat er ‘is’ beweegt veelzijdig, in verschillende
richtingen en is dynamisch, maar toont daarin een vast patroon
(systemisch patroon); of c) er ‘is” geen onveranderlijk vast punt maar
ieder moment ‘verschijnt’ er een ‘beleefd middelpunt’, voor de een
nauw verbonden met het eigen lichaam voor de ander zeer wijds
verbonden (lemniscatisch patroon).3!

Soms heb ik het gevoel dat we terug zijn bij de tijd dat men zich
voorstelde dat het ‘ik’ een centrale sturende figuur is, een persoontje
die de controle heeft over alle gevoelens, gedachten en handelingen
het verhaal van de homunculus. Een *mannetje’ in ons lichaam is een
zeer oude voorstelling; ze is terug te vinden in veel voorstellingen
door de eeuwen heen in veel culturen. In dat beeld woont het ‘ik’

31 Meer in de tekst Drie grondpatronen om je leven te be-leven
-43 - versie 9.4



ergens in het lichaam.

In de negentiende eeuw kwam met de opkomst van de psychologie
een reeks verhalen tot stand die vertelden over verschillende ‘ik-ken’
in ons lichaam: een ‘hoger ik’, een ‘lager ik’, een ‘ego’, het ‘bewuste
ik’ en het ‘onbewuste ik’, enz. ‘Ik’ en ‘zelf” vielen voor velen toen
samen.

Sommige psychologen, coachen en begeleiders hanteren technieken,
beelden en opstellingen waarbij ze houten blokjes of Lego poppetjes
inzetten. Dit is best creatief. Het nadeel is echter dat door het spel op
deze manier te spelen hiermee onbewust een oud beeld van de mens
en van het ‘ik-bewustzijn’ wordt doorgegeven. Zowel bij de fysieke
opstellingen als bij de tekeningen of de opstelling van poppetjes wordt
een ik-figuur als ‘representant’in het midden geplaatst. Daarrond
komen voorwerpen die de context uitbeelden wat als de ‘ik-grens’
wordt aangeduid of personen waarmee de ik-figuur interactie heeft.
Het beeld suggereert dat de ‘grens’een constructie is alleen van de ik-
figuur en dat die grens los staat van de ‘ik’. Dit klopt echter niet met
de werkelijkheid. De ‘grens’is deel van je ‘ik’, je kunt ze
onderscheiden maar niet scheiden! Je kunt er nooit uit, net zoals je
niet even letterlijk naast je lichaam kunt gaan staan.
Een ander aspect, de fysieke opstellingen of die met poppetjes geven
de suggestie dat je driedimensionaal werkt. In werkelijkheid wordt
gehandeld en naar het spel gekeken met een tweedimensionale bril.
Het is net zoals je naar de sterren kijkt en sterrenbeelden ziet. Je
‘weet’ dat de ruimte driedimensionaal is maar je beleeft het als een
koepel en bespreekt wat je ziet 0ok op deze manier. Er zijn geen
sterrenbeelden! Er is geen ‘ik’met een grens er rond!

De voorstelling van een ‘ik’ dat ergens zelfstandig in je lichaam of je
brein huist, sluit wel makkelijk aan bij je dagelijkse ervaring. Je voelt
dat er ergens een centraal punt is van waaruit beslissingen worden
genomen en dat verantwoordelijk is voor je bewuste leven. Wanneer je
in stilte zit, kan je je ‘ik’ waarnemen, zo meen je. Wie stelt de vragen
en geeft de antwoorden wanneer je in ‘jezelf” praat? Op andere
momenten ervaar je de ‘stem van het geweten’ als een persoontje in

-44 - versie 9.4



jou. Is de stem deel van je ‘ik’? Tenslotte, wie draagt de verantwoor-
delijkheid voor wat ‘ik’ doe?

In 2015 verscheen de animatiefilm “Inside Out” waarin vijf ‘basis-
gevoelens’ van de hoofdpersoon worden weergegeven als vijf figuren
in haar binnenste die met elkaar in interactie gaan.32 Geen enkel van
de afzonderlijke vijf ‘innerlijke personen’ valt samen met het ‘ik’.
Toch blijft ook hier het beeld van een gepersonaliseerde innerlijke
controlerende centrale.

Vanuit de grondpatronen naar ‘ik’ kijken

Al de voorstellingen van een ‘ik’, een ziel of een persoontje als
zelfstandige entiteit in je lichaam is een ‘logische’ conclusie wanneer
je vanuit het [ijnig grondpatroon naar jezelf en naar ‘leven’ kijkt. 33
Het lijnig grondpatroon ontwikkelde zich van bij de eerste menselijke
wezens. Het is nog steeds het basispatroon voor ons waarnemen,
denken, kiezen en handelen. Via dit grondpatroon zal je de fenomenen
en ervaringen indelen in waarneembare en behandelbare eenheden en
ze beoordelen op ‘winst’ of ‘verlies’, ‘veilig’ of ‘onveilig’. Het lijnig
grondpatroon is een overlevingspatroon. Nog te vaak wordt gedacht
dat dit patroon de motor en de sturing is van de ‘evolutie’. Vanuit dit
grondpatroon maak je van ‘ik’ en van ‘leven’ (wat processen zijn!) een
object; je praat over ‘het ik’ en ‘het leven’. Je gaat nog een stap verder
en je gaat je dit zelfs toe-eigenen en praat over van ‘mijn ik’ en ‘mijn
leven’, alsof jij ‘leven’ kunt bezitten en alsof ‘ik’ jouw eigendom is.

Vanuit het svstemisch grondpatroon beleef je het anders. Dan ervaar je
als ‘ik’ en ‘leven’ als netwerk-processen. Er is sprake van meerdere

32 https://nl.wikipedia.org/wiki/Inside_Out_(2015) De film volgt de emoties van het meis-
je Riley. Alle mensen - is het uitgangspunt - worden geleid door hun emoties: Plezier,
Angst, Woede, Afkeer en Verdriet. De gepersonifieerde emoties wonen in het hoofd-
kantoor, het controlecentrum in de geest, waar ze haar adviseren in het alledaagse
leven. Ook beheersen ze de herinneringen en sturen ze naar de langetermijnge-
heugen.

33 Meer over de grondpatronen in: Drie grondpatronen om je leven te be-leven

-45 - versie 9.4


https://nl.wikipedia.org/wiki/Inside_Out_(2015)

elementen die interactief met elkaar zijn verbonden. Een ‘ik’ kan er
nooit zijn zonder interactie met een ‘ander’. “Een ‘ik’is een fenomeen
in meervoud.”, zegt men in sommige Afrikaanse culturen. Daar heeft
men dit reeds eeuwen geleden aangevoeld. Het wordt tijd dat je leert
systemisch waar te nemen en te denken en je een werkelijke
driedimensionale én dynamische voorstellingen te maken van jezelf
en van de wereld waar je een onlosmakelijk onderdeel van bent.
Vanuit een lemniscatisch perspectief beleef je de ‘werkelijkheid’ nog
anders. Je ervaart een dynamisch, nooit eindigend proces (dus niet als
een ‘iets’), een voortdurende beweging van zich vormen en
omvormen, stabiliseren en destabiliseren, opbouwen en afbreken. Je
‘ik” groeit en ontwikkelt zich van bij je geboorte tot aan je dood via
verhalen die je jezelf vertelt vanuit de beleving van die dynamieken.

Je ‘ik’ is het innerlijk beeld dat jij vormt van je ‘beleefde processen
vanuit _het eerste-persoon perspectief’ en dat je weergeeft in de
verhalen en de beelden die je daar voor gebruikt.34

34 Over het eerste-persoon perspectief lees je meer in het inleidend hoofdstuk
-46 - versie 9.4



Je creéert je eigen Umwelt

Het begrip ‘Umwelt’

*» We lopen door de Vrijheidstraat in Hoogstraten. Ik hoor vogels
(koolmezen, pimpelmezen), hij niet. Ik zie de speciale stoeptegels
(licht gekleurd met een tekst of een tekening) die ogenschijnlijk
willekeurig verspreid in het voetpad liggen, hij niet. Ik luister naar
zijn verhaal en tegelijk neem ik allerlei zaken waar, hij niet, hij praat
gewoon verder. Toch moet hij even aandacht geven aan zijn evenwicht
wanneer hij bijna struikelt.

* Mijn kleindochter van drie bouwt enthousiast met Lego een huis op
het tapijt. “Die hond heeft pijn.”, zegt ze plots. Ik hoor geen hond, kijk
naar buiten en zie niets. “Welke hond?” vraag ik. “Luister,” zegt ze.
En dan hoor ik heel ver weg een jankende hond. Haar wereld van
geluiden reikt op dat moment minstens vijfhonderd meter ver, vanuit
een gesloten ruimte!

* Naar een museum gaan was een luxe en die heeft ze nooit gekend. Ik
geef haar een museumpas en samen bezoeken we het Fotomuseum.
Toevallig is er werk van een fotograaf die naast zijn professioneel
fototoestel ook zijn smartphone gebruikt. Haar wereld verandert want
... Zij heeft toch ook een smartphone in haar zak! De weken daarop
krijg ik foto's van insecten in haar buurt, van mensen in allerlei
grappige houdingen. Later ontdekt ze lijnen in haar foto's en vertel ik
haar over het begrip ‘patronen’om er naar te kijken.

Voor Jakob von Uexkiill (1864-1944, een Baltisch-Duitse bioloog en
expert dierengedrag) bewoont elk levend wezen een eigen wereld die
hij ‘Umwelt’ noemde. De structuur van die wereld wordt grotendeels
bepaald door de soort waartoe een schepsel behoort, door zijn
fysiologie, zijn gedrag en zijn omgeving, maar deze wereld openbaart
zichzelf alleen door individuele subjectieve ervaring. Een Umwelt is
specifiek het deel van de interne en externe wereld dat een dier (ook
de mens) kan voelen en ervaren: het is zijn perceptuele wereld. von
Uexkiill vergeleek het lichaam van een dier met een huis. “Elk huis

-47 - versie 9.4



heeft een aantal ramen”, schreef hij, “die uitkomen op een tuin: een
lichtraam, een geluidsraam, een reukraam, een smaakraam en een
groot aantal van voelbare ramen. Afhankelijk van de manier waarop
deze ramen zijn gebouwd, verandert de tuin zoals deze vanuit het huis
wordt waargenomen. De tuin lijkt geenszins een onderdeel van een
grotere wereld. Het is eerder de enige wereld die voor het dier bij zijn
huis hoort: zijn Umwelt. De tuin die voor ons mensen verschijnt, is
fundamenteel anders dan die welke zich aan andere dieren vanuit hun
huis voordoet.”

von Uexkiill verhief de innerlijke werelden van mensen niet boven die
van andere diersoorten. In plaats daarvan behandelde hij het Umwelt-
concept als een verenigende en nivellerende kracht. Het huis van de
mens is groter dan bv. dat van de teek, met meer ramen die uitkijken
op een wijdere tuin, maar wij zitten nog steeds vast in een huis en
kijken naar buiten.

Onze Umwelt is beperkt ook al voelen we dat gewoon niet. Voor ons
voelt het allesomvattend. Het is alles wat we kennen en weten, en dus
verwarren we het gemakkelijk met alles wat er te weten valt. Dit is
een illusie, een illusie die elk dier deelt. 35

Het geheel van wat ‘de mens’ kan en niet kan waarnemen, onder-
zoeken en weten, al of niet met behulp van technische middelen en
technologie, noem ik de ‘mensen-werkelijkheid’. Het is de afgespro-
ken ‘werkelijkheid’ van mensen - "Zo is de wereld! Dit is de werke-
lijkheid!” - uitgedrukt in menselijke begrippen en conventionele
talen.3¢ Alle andere dieren leven in een andere ‘werkelijkheid’, ieder
soort in hun ‘werkelijkheid’. De olifant beleeft de ‘werkelijkheid’ van
bv. bomen, struiken, gras en water gans anders dan de muis of de
arend. ‘Dé werkelijkheid’ bestaat niet, dat is louter een abstract
begrip, zonder invulling. Tenzij je de 'werkelijkheden' van alle dieren

35 Ed Yong, An Immense World - How Animal Senses Reveal the Hidden Realms
Around Us, Vintage - Random House, 2022

36 Je leest meer in het hoofdstuk ‘Werkelijkheid - Tijd’ in het boek Eigenzennige
gedachten

-48 - versie 9.4



daarin insluit, maar die kan je als mens niet kennen en in veel gevallen
je zelfs niet voorstellen en dus kan je 'dé werkelijkheid' nooit vatten.

Het begrip ‘Umwelt’ is een erg zinvol en verstandig begrip voor dat
deel van de mensen-werkelijkheid (die je deelt met alle mensen) dat
wordt bepaald door de persoonlijke subjectieve waarnemingservaring-
en_van_elk individu. Het ‘huis’ in de metafoor die von Uexkiill
gebruikt is je lichaam. Jouw Umwelt bestaat uit hoe jij de wereld in en
rond jou waarneemt, ervaart en interpreteert. Je kunt niet waarnemen
vanuit het ‘huis’ van bv. je hond en je ziet bijgevolg niet zijn tuin, zijn
Umwelt. Evenmin kan je waarnemen vanuit het ‘huis’ van een ander
mens, hoezeer die ook op jou gelijkt en je de ‘mensen-werkelijkheid’
met hem deelt, en bijgevolg neem je niet naar zijn/haar tuin waar, zijn/
haar Umwelt! Jouw Umwelt valt niet samen met die van de mensen
met wie je relatie hebt of die je ontmoet. Jij ziet niet wat zij zien, jij
ruikt niet wat zij ruiken, enz. Jouw focus en aandacht is niet gericht op
datgene waar de ander op gericht is.

Het begrip ‘Umwelt’ houdt iets anders in dan de begrippen
‘omgeving’ of ‘context’. Het is een actief gebeuren dat vertrekt vanuit
jou, waarbij je je zintuigelijke tentakels uitsteekt om ‘informatie’ te
ontvangen. Welke zintuigen gebruik je? Hoe ver steek je ze uit, hoe
ver reiken ze? Hoe intens beleef je ze? In welke mate heb je ze
ontwikkeld? Je Umwelt wijzigt zich een beetje telkens jij je beweegt
en het wijzigt veel wanneer je je verplaatst naar andere omgevingen
en in contact komt met andere mensen. Alles hangt af van wat je
waarneemt op dat ogenblik en de mate waarin je dat doet.

Umwelt is jouw creatie van wat je waarneemt in jou en rondom jou.
Vanuit jouw ‘huis’ cre€er je zo jouw ‘feiten’. Aangevuld met je
overtuigingen, waarden, principes en normen waarmee je je
waarnemingen tot een geheel maakt, interpreteert, verklaart en zin
geeft, cre€er je zo jouw ‘werkelijkheid’ (als onderdeel van de
‘mensen-werkelijkheid’). Alle misverstanden en alle ruzies vetrekken
vanuit de onwetendheid dat mensen binnen een eigen Umwelt leven.

-49 - versie 9.4



Hoe neem je waar?

Bij ‘zintuigen’ denk je meer dan waarschijnlijk aan: oren, ogen, neus,
tong/gehemelte en handen/huid. Daarmee kan je horen, zien, ruiken,
smaken en tasten.37 Dit lijstje is beperkend, je hebt daarnaast immers
nog meer zintuigen. Er is het evenwichtsorgaan in je oor dat je helpt
om voortdurend je evenwicht te vinden bij al je (te) trage en vooral je
(te) snelle bewegingen. Voor Zhuang Zi (de taoist, 4¢ eeuw BCE) is
aandachtzaam handelen een zintuigelijke actie, het mindful handelend
waarnemen. En hoe werkt intuitief aanvoelen? Voor boeddhisten is
bewustzijn of geest ook een zintuigelijke actie. Dat ligt dicht bij de
overtuiging dat denken een zintuig is.38 Proprioceptie slaat op de
waarneming van de houding- en bewegingszin via de zintuigen in je
spieren en gewichten. Dit voel je bv. wanneer je struikelt en je je
lichaam terug ‘bijeen pakt’. De interoceptie (van binnenuit
waarnemen) biedt je waarnemingen door weefsels in je lichaam (bv.
wanneer je voelt dat je dringend moet plassen). Met de thermoceptie
ben je in staat om temperatuur waar te nemen rondom jou. Daartoe
gebruik je de thermoreceptoren. Je hebt aparte receptoren voor warmte
en voor koude. Met nociceptie vang je alarmsignalen op via de
nocireceptoren in de huid, je gewrichten en je interne organen. Je
brein kan dit omzetten en je pijn laten ervaren, pijn is subjectief. Het
hart werkt eveneens als een zintuig. Het kan zaken waarnemen die de
andere zintuigen niet kunnen vatten. Het is het hart dat het
onderscheid kan ontdekken tussen ‘medelijden’, ‘medeleven’,
‘medevreugde’, ‘empathie’ en ‘mededogen’.3® Dat ontdek je niet met
je hoofd, niet met je intellect en niet louter met je ogen. En hoe werkt
telepathie?

37 Deze beperkende lijst van vijf zintuigen hebben we te danken aan Aristoteles in zijn
Anima. Toch vind je dit lijstje ook terug in het oude India (al voegde de Boeddha er
een zesde aan toe) en het klassieke China.

38 De Duitse filosoof Markus Gabriel pleit er sterk voor het denken als zintuig te
beschouwen: De zin van denken, Boom 2019

39 Lees meer in: Medeleven Empathie Mededogen

-50 - versie 9.4



Sommige mensen combineren zintuigen en bv. zien kleuren wanneer
ze iets proeven of proeven iets wanneer ze iets zien.

Jij bepaalt dus zelf hoe groot en rijk je ‘tuin’ is, jouw Umwelt.

Besef tegelijkertijd dat de ander je tegemoet komt met een andere
Umwelt. Je ontdekt die door af te stappen van je veronderstellingen en
vragen te stellen. Hoe beleef jij dit? Wat is voor jou belangrijk om
waar te nemen in zo 'n situatie? Op welke zintuigen doe jij een beroep
in zo’n geval? Welk zintuig werkt voor jou nu niet?

Je kunt jouw Umwelt en die van anderen rijker maken.

Het is eenvoudig (de eenvoudige oplossingen zijn echter vaak het
moeilijkst om toe te passen.): aandachtzamer leven*?, handelen met
meer aandacht. Dit betekent in veel gevallen tevens trager handelen.
Met iets meer aandacht wandelen, kijken, luisteren, proeven, ruiken.
En ook met meer aandacht besluiten, beslissingen nemen, emotioneel
reageren, de juiste vraag stellen.

40 In het Engels heet dat ‘mindful’ en ‘mindfulness’.
-51- versie 9.4



Wat is jouw ‘identiteit’?

‘Identiteit’ is een jong begrip met oude wortels

Het begrip ‘identiteit’ verschijnt pas na 1945. “Het is de psycholoog
Erik Erikson die het aanreikt in zijn boek Childhood and Society
(1950). Hij erkent het belang van de sociale rollen en de
groepslidmaatschappen in de vorming van iemands zelfbesef, dat hij
een ‘ego-identiteit’ noemde.” ... “De invloedrijke socioloog Alvin W.
Gouldner was een van de eersten die een gedetailleerde definitie van
sociale identiteit als zodanig presenteerde: ‘Het lijkt erop dat wat er
bedoeld wordt met een ‘positie’, de sociale identiteit is die iemand
door leden van zijn groep is toegekend.” (1957) ... “Tegen het eind
van de jaren zeventig hadden veel samenlevingen politicke
bewegingen die gebaseerd waren op gender en seksualiteit, ras, religie
en etniciteit.”4!

Dit neemt niet weg dat reeds vele eecuwen voor onze jaartelling er een
onderscheid werd gemaakt tussen sociale groepen en er specifieke
namen voor bestonden (bv. in Egypte, Griekenland, Mesopotamié,
India en China). Het benoemen van groepen ging gepaard met het
toekennen van privileges, plichten en rechten, maar ook met
uitsluiting en discriminatie. De scheiding van mensen in ‘mannen’,
‘dieren’ en ‘vrouwen’ (in deze volgorde) is een zeer oude classificatie.

ldentiteit, identiek, individu

Vrij jong heb je geleerd met ‘ik’ te spreken wanneer je naar jezelf
verwijst en niet meer met de naam die anderen gebruiken om jou aan
te spreken. Je leerde dat je als een ‘individu’ wordt beschouwd en
behandeld, naast de andere individuen. Je naam onderscheid je van de
anderen. Je leerde dat jouw naam verbonden wordt aan een

41 Appiah, Kwame Anthony, De leugens die ons binden - Een nieuwe kijk op identiteit,
Uitgeverij Pluim 2019 (p. 22-25)

-52 - versie 9.4



‘identiteit’, een beeld dat voor de buitenwereld constant blijft (moet
blijven), ook al groei je iedere dag. Met je ‘identiteit” word je door
anderen beschouwd en bevestigd als lid van een groep, een
gemeenschap, een cultuur of een land. Wil jij gezien worden als lid
van die groep of die gemeenschap? Het is al snel duidelijk dat je in
veel gevalen niet kunt kiezen en dat het de anderen zijn die beslissen
dat je behoort tot déze familie, déze gemeenschap, dit land en déze
nationaliteit. In de meeste gevallen dien je je er bij neer te leggen of er
tegen in opstand te komen.

Een ‘identiteit’ is een label, een onzichtbare klever op je voorhoofd.
Er zijn zeer veel labels en er kleven meerdere op je voorhoofd. In veel
gevallen wordt jou een ‘identiteit’ opgedrongen omdat de gemeen-
schap je dan een voordeel kan geven of net je zo kan discrimineren.

Zo bijvoorbeeld moet je kiezen tussen hetero of homo zijn. Welk nut
heb jij bij deze keuze? In feite geen. Sommige mensen verbergen die
keuze omdat ze dit label niet wensen of de negatieve gevolgen
daarvan. Sommige mensen herkennen zich hoegenaamd niet in deze
duale keuze. Het is in werkelijkheid een van de vele waardeloze,
discriminerende keuzes. Wie heeft daar belang bij? Welk belang?

Je ‘identiteit’ is een door de maatschappij bepaald gegeven. Ze is niet
van jou alleen. Het zijn sociale en maatschappelijke labels. Je kunt
jezelf zien als ‘individu’ met een eigen ‘identiteit’ maar dit is slechts
mogelijk indien er anderen zijn die jou herkennen, erkennen en
bevestigen. Je kunt niet op je eentje een ‘identiteit’ claimen. Een
‘identiteit’ is per definitie: ‘passen in een erkend vakje’.

Als individu kleven er vele etiketten op jou, athankelijk van verschil-
lende factoren waarmee men in een maatschappij mensen indeelt en
op basis daarvan voordelen geeft, je gewoon met rust laat of
discrimineert: gender, huidskleur, sekse, economische positie,
geboorteplek van je ouders, burgerlijke stand, schoolse opleiding,
diploma, beroep, partner van, kledij, culturele voorkeuren, je bent
‘kind van ...’, je juridisch dossier, een psychiatrisch dossier?, enz.

-58- versie 9.4



‘Identiteit’ is een verhaal van sociale rollen

‘Identiteit’ is een sociale realiteit die je samen met anderen creéert,
net zoals bv. ‘geld’ en de materiéle vormen die je overeenkomt met
anderen om die als ‘geld’ te beschouwen. ‘Identiteit’ refereert niet naar
een natuurlijke realiteit, er bestaat geen ‘natuurlijke identiteit’.

Dieren kunnen andere dieren en mensen her-kennen uit vorige

ontmoetingen. Ze hebben daar gedrag aan gekoppeld en de begrippen
‘veilig’ of ‘gevaar’, ‘lekker’ of ‘ziekmakend’. Nergens is het echter
nodig om een concept als ‘indentiteit’ te creéren om zich te oriénteren
tegenover al de andere dieren (inclusief de mens).

‘Identiteit’ is een menselijk concept en kan een abstract begrip lijken
maar is dat niet; het wordt gekoppeld aan zeer praktische, voelbare,
tastbare, observeerbare elementen. Je ‘identiteit’ is een maatschap-
pelijk en cultureel bepaald verhaal. De invulling en het gebruik van
het begrip wordt bepaald daarom van de cultuur waarbinnen je bent
opgegroeid en verschilt van cultuur tot cultuur. Het concept is
enerzijds erg nuttig en belangrijk, maar anderzijds ook niet meer dan
een verhaal. Het biedt de ‘overheid’ (wereldlijke, sociale en
geestelijke machthebbers) de mogelijkheid om verantwoordelijk-
heden, rechten en plichten aan jou te kunnen koppelen (sociale,
financiéle, juridische, medische, wettelijke). Men kan je allerlei zaken
opleggen en anderzijds kan jij je beroepen op bepaalde rechten en
voordelen, net door de gegevens van je ‘identiteit’. Het is wel nodig
dat je steeds herkenbaar blijft én dat je steeds dezelfde ‘persoon’ bent.
Je mag dan innerlijk ontwikkelen of veranderen en andere functies
uitoefenen, voor de maatschappij ‘ben’ jij steeds dezelfde ‘persoon’.

Je ’identiteit’” wordt vaak gekoppeld aan je opleiding en aan een
diploma of een getuigschrift dat je ooit hebt gehaald. Je ‘bent’ dan
voor eens en voor altijd ‘leraar’, ‘arts’, ‘socioloog’, ‘manager’, enz.
zelfs al oefen je dat beroep slechts tijdelijk of zelfs helemaal nooit uit.
‘Identiteit’ is gelijk aan het begrip ‘steeds identiek dezelfde persoon’.
Bij een ‘persoon’ horen een aantal sociale rollen. Sommige van die

-54 - versie 9.4



rollen liggen vast van bij je geboorte: je wordt geboren als zoon/
kleinzoon van, dochter/kleindochter van, broer van, zus van, neef van,
nicht van. Door de geboorte van een kind ben je: moeder/grootmoeder
van, vader/grootvader van, enz. Je kunt dit in de meeste gevallen niet
weigeren of veranderen. Enkel bij adoptie wordt verandering
toegestaan.

“Waarom zou je dit willen veranderen?” hoor ik sommige lezers zich
afvragen. Wel, wat zouden de voordelen kunnen zijn indien je dit
‘geboorterecht’ en deze ‘geboorteplicht’ wél zou kunnen veranderen?
Indien je vrij zou kunnen kiezen voor welke persoon jij ‘moeder’,
‘vader’, ‘zoon’, ‘dochter’, ‘broer’of, ‘zus’bent (inclusief de juridische
consequenties)?
In veel culturen ligt jouw lidmaatschap van een sociale klasse vast;
soms expliciet (bv. in India, al is het niet meer officieel, bv. je ‘bent’
een onaanraakbare), vaak impliciet (zoals in veel westerse landen).
Soms wordt het opgelegd dat je door je geboorte lid bent van een
religieuze gemeenschap of een gesloten sociale groep “Eenmaal als
jood geboren, voor eeuwig een jood.”.

Voor velen is hun identiteit het toegangskaartje tot een bepaalde
groep, subgroep of gemeenschap. Alle mensen willen tot een groep
behoren: een familie of een club, een geloofsgemeenschap, of een
bepaalde stroming binnen de filosofie of binnen de kunsten, of een
dorp, een gewest of een land. Dan draag je zichtbaar de uiterlijke
kenmerken of symbolen of kleuren, dan ken je de ‘taal’ van de groep,
dan zing je mee het ‘groepslied’ en erken je de vlag.

‘Ben’ je iemand door je identiteit?

Op de vraag “Wie ben jij” kies je voor je antwoord vaak de belang-
rijkste sociale rol in de context waarbinnen de vraag wordt gesteld.
Dan komt een economische functie of status als eerste antwoord: “lk
ben bio-ingenieur.”, “Ik ben leraar.”, “Ik ben verpleegster.”, “Ik ben de
manager.”, “Ik ben een coach.”, “Ik ben ... (je beroep of functie).” Op

-55- versie 9.4



een ouderavond in een school zal je antwoord zijn “lk ben de mama
van ...”.
Je kunt ook anders antwoorden en een doe-antwoord geven,

bijvoorbeeld “lk werk als leidinggevende in ...”, “Op dit ogenblik
zoek ik naar werk dat bij mij past.”, “Ik cre€er de decors voor de
volgende voorstelling in de opera.”, “lk verzorg mensen in een

zorghuis.”, enz.

Het maakt een wereld van verschil of je een ‘ik ben’-antwoord geeft
of een doe-antwoord. In het eerste geval bevestig je het onzichtbare
label op je voorhoofd. In het tweede geval kan je specifieker zijn, kan
je wijzen op je talenten, verbind je het met een actuele situatie en laat
je ruimte dat die situatie morgen kan veranderen.

Je ‘bent’ maar iemand indien je een identiteit ‘hebt’. Het wordt je
aangeleerd dat je pas iemand ‘bent’ dankzij je identiteit en het
bijpassend label. Dit is nuttig om economische, sociale en maatschap-
pelijke redenen en om je te kunnen controleren (rechten toekennen is
een vorm van controle). Enkel via een identiteit kan je tot een groep
behoren.

Er zijn daartegenover vele mensen die schreeuwen om de erkenning
van een bepaalde identiteit of om een positieve waardering van een
specifiek kenmerk. Zij willen gezien worden, erkend worden, gelijk
behandeld worden: migranten bijvoorbeeld of kinderen met een
‘kleurtje’, dus geen ‘bleekscheet’ ;-). ‘Rechtvaardig’ worden behan-
deld geschied maar indien je een erkende sociale positie hebt én die
positief wordt gewaardeerd.

Wie wil er zonder identiteit door het leven? Niemand, want elke maat-
schappij is opgedeeld in hokjes en wanneer je in geen enkel hokje wilt
zitten ... val je voor alles uit de boot. Dan word je een ‘zonder-
ling’ (ook een etiket!). Wie het meest wordt gediscrimineerd zijn
mensen met een combinatie van ‘foute’ etiketten op het voorhoofd.
(bv. hij is zoon van migranten, gelovige moslims én hij is homo en
woont samen met zijn vriend die een donkere huiskleur heeft én hij is

-56 - versie 9.4



doctor in de fysica die (voorlopig) vrijwilligerswerk doet in een
centrum dat vluchtelingen opvangt én hij houdt van klassieke
Westerse muziek én eet veganistisch).

Een ‘identiteit’ is nodig omdat ‘jezelf zijn’ niet op een andere manier
door anderen wordt erkend. Kan je je ‘zelf” uitdrukken zonder een
identiteit, zonder tot een groep te behoren? Wellicht niet.

Je ‘bent’ geen identiteit, je ‘hebt’ een identiteit.
Wie je ‘bent’ is wat je doet
en hoe je uitdrukking geeft aan je ‘zelf’.

-57 - versie 9.4



‘Jezelf’, ’het zelf’, ‘zelf’ of ‘Zelf’?

Vragen genoeg

Het begrip ‘zelf”slaat op het algemeen gebruikt concept dat je ook in
woordenboeken vindt en dat verwijst naar het individueelste aspect
van een persoon. Het begrip “Zelf’ (met hoofdletter) wijst op
metafysisch gebruik dat wordt gehanteerd binnen religieuze groepen
of in bepaalde psychologische of filosofische theorieén.

Wat is het ‘zelf” en waar vind je het? Valt je ‘zelf” samen met wat leeft
binnen je ik-wand? Is het daar de kern van? Indien niet, waar ervaar jij
het dan? Schuilt het in je brein of in je hart of in je buik of in de drie
samen? Kan er een bewustzijn en een ‘zelf’ zijn zonder lichaam (dat
voortdurend verandert)? Valt het iiberhaupt te lokaliseren? Wat win je
er bij indien je het zou kunnen lokaliseren? Is het ‘zelf” iets statisch of
verandert het vaak of is het iets dat zich van nature voortdurend
uitvindt? Hoe komt een ‘zelf” tot stand? Wat heeft de neurologie hier
over te vertellen? (Bv. Antonio Damasio heeft het over de
ontwikkeling van het bewustzijn — een proto-zelf — een bewust zelf
— een autobiografisch zelf*2). Wat bedoelen (sommige) boeddhisten
met: “Er bestaat geen zelf (los van de mens die dat creéert) en er is
evenmin een niet-zelf.”?

Waar is het ‘zelf’ en wat houdt het in?

Op het moment dat een mensje wordt geboren komt ze tevoorschijn
met een reeks ‘gegevens’. In de baarmoeder hebben de cellen (onder
invloed van de genen) een aantal beslissingen genomen - veelal
automatisch, soms echter met enkele lichte afwijkingen. Niet alleen de
kleur van het haren en de ogen liggen vast, maar ook: de maximum

42 Damasio, Antonio, Het zelf wordt zich bewust - Hersenen, bewustzijn, ik, Wereld-
bibliotheek Amsterdam 2010
Noé, Alva, We zijn toch geen brein?, Lemniscaat Rotterdam 2012

-58 - versie 9.4



grootte; een gevoeligheid voor enkele ziekten en bepaalde chemische
stofjes; een gevoeligheid voor bepaalde geluiden en smaken; enz. Het
brein dat op een specificke manier is bedraad bepaalt de acties en
reacties van het nieuwe mensje.

Wanneer is er sprake van een ‘zelf’? Is die/dat (?) reeds aanwezig bij
de geboorte, als zaadje, als potentie of als kern? In welke mate en hoe
is die beinvloedbaar? Wat is het ‘origineel’ voor de eerste bein-
vioeding? Wat blijft er van over na de beinvioeding?

Pasgeboren baby’s tonen grote verschillen in houding en reactie-
patronen. Ouders die twee of meer kinderen hebben kunnen verhalen
vertellen over de verschillen van hun peuters, van bij de geboorte.
Terecht kan worden gesteld dat de interacties van de baby van bij de
geboorte haar eerste keuzes zijn (die wij kunnen observeren), uiteraard
onbewust maar wel vertrekkend vanuit haar.

Tijdens de zwangerschap heeft de moeder en de omgeving gezorgd
voor ‘externe input’ terwijl de baby zich vormde, bv. via voedings-
stoffen, de stem van de moeder en de omgevingsgeluiden. De
volwassenen rond de pasgeborene gaan vanaf haar ‘eerste moment’
onverminderd verder met hun beinvloeding. Het is echter geen
eenzijdige beinvloeding. De baby reageert op een kenmerkende wijze
en beinvloedt (onbewust) het (onbewust) gedrag van de volwassenen.
Welke onmiskenbare kenmerken toont een baby? Wanneer toont zich
iets van een ‘zelf”? Wanneer toont zich iets van ‘talenten’ of liggen die
als zaadjes in het kind en is het wachten op de omstandigheden opdat
die kunnen kiemen? Wanneer dan wel? Wordt een mens geboren met
(een voorkeur voor) een bepaald ‘temperament’ of ‘karaktertrek’?

Ik maak een sprong en zie een kleuter op haar eerste schooldag. De
ouders hebben inmiddels honderden keuzes gemaakt die haar leven
vormgeven. Zij kan vlot spreken en ze herkent de klanken, de zang en
de ritmes van haar moedertaal en het onderscheid met een andere taal.
Ze heeft geleerd zichzelf aan te wijzen met ‘ik’ en de anderen met hun
persoonlijke naam (Dirk, Evi, ...) of met een ‘verbindingswoord’ (pa-

-59 - versie 9.4



pa, mama, opa, oma, juf, ...). Papa spreek je niet aan met zijn
voornaam, anderen doen dat wel. Tegen je zus zeg je ‘zusje’ en je
vriendje spreek je aan met zijn voornaam niet met ‘broertje’. Dit gaat
ook op voor de huisdieren en dezelfde soort dieren op straat of in het
park.

De kleuter is nu een wezentje dat in al haar gedragingen, haar voor-
en afkeuren en haar keuzes een cultuur uitdrukt.

Nog een sprong. Daar staat zij, negentien jaar en klaar om een
volgende stap te zetten in haar leven. Ze is een jaar in het buitenland
geweest, heeft gereisd, andere culturen beleefd, diverse type mensen
ontmoet, ze had prettige maar ook onaangename belevingen. Op haar
reizen kwamen thema’s als ‘zelfbeheersing’, ‘zelfstandigheid’,
‘zelfbewustzijn’, ‘opkomen voor jezelf” e.d. aan bod. Ze weet nu wat
ze wil en kiest ‘haar’ richting. Wel stelt ze zich vragen bij wie ze ‘is’,
bij uitingen van haar ‘cultuur’, bij de verhalen over de ‘tradities’ in
haar streek, bij haar plaats in de ‘groep’.

Valt het ‘zelf” samen met hoe jij je gedraagt, je uit en acties onder-
neemt? Of schuilt het ‘zelf’ ergens vanbinnen, omwikkeld door
opvoeding, socialisatie en keuzes uit het verleden? Valt je ‘zelf” samen
met je ‘identiteit’?43

Weer twintig jaar of zo later (midlife) komt een moment dat het
antwoord op deze laatste vragen dringender wordt, dat het begrip
‘zichzelf heruitvinden’ niet meer uit de geest valt weg te duwen.

Wie is het die je moet ‘heruitvinden’? Tot waar moet je teruggaan om
het ‘oorspronkelijke zelf’ terug te vinden, tot je zevende of tot je derde
levensjaar? Ben je als mens een ui waarvan je de schillen een voor
een wegneemt om de kern over te houden (een ui heeft geen kern!)? Is
er wel een ‘kern’? Is de ‘kern’ wat sommigen de ‘“ziel’ noemen,

43 Appiah Kwame Anthony, De leugens die ons binden : een nieuwe kijk op identiteit,
Amsterdam: Uitgeverij Pluim, 2019
Brinkgreve, Christien, De ogen van de ander - De sociale bronnen van zelfkennis,
Uitgeverij Augustus 2009

- 60 - versie 9.4



waarbij ze verwijzen naar je be-ziel-ing? Is het ‘zelf’ iets, een te
lokaliseren plek waar iets aan kan blijven kleven? Hoeveel van wat
aan je ‘zelf” kleeft kan je loslaten zodat het geen invioed meer heeft?
Hoeveel kan je nooit van je ‘zelf’ los krijgen, om het even hoeveel
moeite je ook doet? Of is je ‘zelf” het totaal van wat jou heeft gemaakt
tot wie en hoe je leeft vandaag (de effecten en resultaten, van de
verbindingen met familie en vrienden en diverse ontmoetingen, van de
vruchtbare en onvruchtbare keuzes, van de sterke en zwakke
invloeden, van de toevalligheden en tegenslagen, ...)?

Nog meer vragen

Onder welke omstandigheden ben je ‘niet meer jezelf’? Beschouw je
wie je bent vandaag als “Zo ben ik nu eenmaal” of laat je ruimte voor
veranderingen? Herken je iets als je ‘diepste zelf’? Mag dat
veranderen in je leven en in welke mate? Herken je binnen in jou iets
als een ‘kern’, iets dat onveranderd blijft gedurende je ganse leven?
Of is je ‘zelf’ iets dat iedere dag groeit, ontwikkelt en verandert?
Misschien iets dat iedere dag opnieuw wordt opgebouwd? Heb je de
overtuiging dat je ‘zelf’ niet helemaal van jou is maar ook een stuk
bevat van een groter geheel? Of werd jouw ‘zelf’” met een doel
geschonken door een hogere instantie? Is het begrip ‘zelf” gelijk aan
het begrip ziel’? Valt je ‘zelf’ samen met datgene wat jij beleeft als je
‘opdracht’, een taak waarmee je zou zijn geboren? Voel je een plicht
om datgene wat je beleeft als je specifieke talenten en kwaliteiten - en
die je beschouwt als je ‘zelf” - te ontwikkelen voor het goed van de
groep of de maatschappij waar je deel van bent?

Waar wijs jij naar wanneer je spreekt over ‘zelf’? In het dagelijks
gebruik van het woord ‘zelf’ verwijs je daarmee vaak naar je persoon:
mijn ‘zelf’. Verwijst het nauwkeurig uitdrukken van het begrip ‘zelf’
naar een dieper niveau in jou? Een ‘boven-persoon-lijk’ fenomeen?
Ontwikkelt ‘zelf” zich zoals je fysieke lichaam en je kennis of is het een
vast gegeven waarmee je werd geboren? Hoe werkt het begrip ‘zelf” in

-61 - versie 9.4



je dagelijks leven? Hoe zou jij je ‘zelf’ anders kunnen uitdrukken dan
met woorden?

Theorieén en visies over het ‘zelf” worden bepaald door dezelfde
factoren als die welke de vormgeving van je ‘zelf’ beinvloeden:
opvoeding, opleiding, socialisatie, cultuur, gender, levenservaringen
en het grondpatroon waarmee je je leven beleeft.44 Veel hangt af van
hoe je omgaat met de vijf perspectieven op jezelf.4

De drie grondpatronen bieden elk een andere kijk

Je kunt het begrip ‘zelf” op verschillende manieren benaderen.4¢

* Vanuit het [ijnig perspectief

Je kunt ‘zelf” benaderen als een object of als een persoon, als ‘iets’ dat
nauwkeurig kan worden omschreven. Het lijnig grondpatroon heeft
nood aan een strikte definitie. Je spreekt dan van ‘het zelf’. ‘Het zelf”
of ‘het Zelf’ heeft een innerlijke structuur of een kern die
onveranderlijk is (voor sommige mensen zelfs eeuwig, bv. een ziel).
‘Het zelf’ is een punt waar alles samenkomt en waar alle gevoelens,
gedachten en handelingen uit vertrekken. ‘Het zelf” is de centrale,
verbindende plek. Het is daarom ook de plek voor zelf-evaluatie.
Vanuit dit denken kan je ook loskomen van je ‘zelf’, zoals in de
uitdrukking “Hij was buiten zichzelf van woede. Je kunt hem daar niet
voor aansprakelijk stellen.” De vraag is dan, waar was je op dat
ogenblik?

Bij het praten over ‘het zelf” verschijnt het beeld van een figuur, een
autoriteit, een persoon of een verpersoonlijkt aspect binnen in jou; een
‘persoontje’ afgesloten door je ik-wand. Wat hoort dan niet bij ‘het
zelf’? Deze vraag is vooral belangrijk wanneer je praat over het

44 L ees meer in: Drie grondpatronen om je leven te be-leven

45 Lees in de paragraaf vooraan in deze tekst ‘Vijf perspectief van waaruit wordt
waargenomen’

46 De drie manieren om naar ‘zelf’ te kijken die hier worden beschreven houden ver-
band met de keuze uit de drie grondpatronen: lijnig, systemisch of lemniscatisch.
Lees meer in: Drie grondpatronen om je leven te be-leven

-62 - versie 9.4



‘Hogere zelf” of het ‘Essentiéle Zelf” in jou. Wat hoort daar niet bij?

* Vanuit een systemisch perspectief

Je kunt ‘zelf’ zien als een netwerk van elementen. Dicht bij het
centrum van het net hebben de kenmerken van ‘zelf” een zekere
bestendigheid en aan de rand van het net vervullen ze veeleer een
tijdelijke sociale functie of rol. De elementen van het netwerk
bewegen flexibel. Aan de randen van het netwerk ‘zelf” is er veel
verandering, in de kern van het netwerk weinig. Je ‘zelf” is een
dynamisch open systeem, een verhaal met vele actoren. Je kunt
verschillende elementen van je ‘zelf” onderscheiden. De zelf-
elementen zijn niet de ‘sociale rollen’, die zijn immers aangeleerd,
gebonden aan sociale normen. Elementen van je ‘zelf” ondersteunen
wel de sociale rollen maar je ‘zelf” valt er niet mee samen.

* Vanuit een lemniscatisch perspectief

Je kunt ‘zelf” herkennen en beleven als een dynamisch, nooit
eindigend proces (dus niet als een ‘iets’), een voortdurende beweging
van vormen en omvormen. De ervaring ‘zelf” groeit en ontwikkelt
zich van bij je geboorte tot aan je dood. ‘Zelf” is een nu-gebeuren, niet
iets uit het verleden of iets van de toekomst. Er is geen bestendigheid,
of toch wel, de bestendigheid van de verandering. Het ‘verschijnt’
ieder moment als een ‘beleefd middelpunt’ van een nooit eindigende,
naar alle richtingen stromende ontwikkeling. Je hebt geen behoefte
aan een formeel, bestendig ‘zelf’; uiteindelijk heb je voor je
ontwikkeling geen nood aan een ‘ zelf’.

Zelfbeeld

Je zelfbeeld is het beeld dat jij je vormt over wie jij ‘bent’, het beeld
dat jij vormt over je ‘zelf’. Het is het beeld dat je innerlijk ervaart en
waarvan je meent dat je het uitstraalt en waarvan anderen iets kunnen
waarnemen. Het is een beeld, een voorstelling, een door jou verteld
verhaal, een eigen interpretatic.4’ Het stoelt op je persoonlijke

47 Lees ook de tekst Hoe vertel je je levensverhaal? Je leven in beeld brengen
-63 - versie 9.4



ervaringen, je opvoeding en je socialisatie. Je hebt daarbij ook gebruik
gemaakt van de beelden en verhalen die leven in je cultuur. Wanneer
je ‘zelf” ziet als ‘iets’ (‘het zelf”) is de kans groot dat de vorm van je
zelfbeeld ook statisch is. Je ziet je eigen verhaal als ‘waar’ en bent
vergeten dat het opgebouwd is met gedachten, beelden,
voorstellingen, interpretaties die je werden aangeleerd.

Vanuit een andere hoek bekeken groeit en past je zelfbeeld zich aan.
Het verwijst naar hoe jij vandaag naar jezelf kijkt, dat beeld
interpreteert en over jezelf oordeelt. Waar je vandaag bv. zegt: “Dit
kan ik niet. Dit hoort niet bij mij.” kunnen ervaringen, een opleiding
of een coaching als resultaat hebben dat je inziet: “Dit kan ik wel,
indien ik dit wil. Ik kan meer dan ik dacht.”

Wie je vandaag meent dat je ‘bent’ is een beeld dat gegroeid is uit je
ervaringen. Het is niet dwingend en geen ‘juist’ beeld. Er waren op
ieder moment in je leven alternatieve visies, alternatieve conclusies,
alternatieve inzichten mogelijk. Je waarnemen, je denken, je reflecte-
ren en je besluiten zijn steeds begrensd, ook de innerlijke waarne-
mingen, de waarnemingen van je ‘zelf’ en het denken over wie je
‘zelf” is.48

Je zelfbeeld gaat steeds over een ‘zelf in relatie met anderen’. Een
‘zelf” kan enkel in een interafhankelijke relatie met anderen ontstaan.
Een ‘zelf” is steeds een ‘zelf-in-verbinding’ en een ‘zelf-in-een-
context’. Alles wat je voelt, denkt en doet wordt steeds beinvloed,
iedere dag, tot in de kleinste details, sinds je geboorte. Dat geldt ook
voor je zelfbeeld.

Je zeltbeeld is het beeld waar je naar verwijst zonder woorden, door
wat je doet = je gedrag, je handelingen, je woorden, je uitingen, je
reacties, je lichaamstaal en de wijze waarop je dit voor anderen
‘zichtbaar’ maakt. Het is het ‘zelf-verhaal’ dat je zendt naar anderen.

Valt je zelfbeeld samen met jouw ‘buitenkant’? Moet het samenvallen?

48 Je leest meer over de grenzen van je waarnemingen in: De Held met de Duizend
Grenzen en Uitdagingen

-64 - versie 9.4



Of kan het niet samenvallen? In welke mate drukt de uiting van je
zelfbeeld je ‘zelf” uit op dit moment? Je toont (gelukkig) niet steeds
alles van jezelf.#

Het beeld dat anderen zich van jou vormen valt zelden of nooit
volledig samen met jouw innerlijk beleefd zelfbeeld. Daarnaast wordt
je zeltbeeld mee gevormd door wat de mensen die jou ontmoeten jou
vertellen over jou. Het beeld van de anderen over jou heeft een
beinvloedende rol. In de interactie met anderen is het van belang dat je
weet van wie je eerlijke feedback en erkenning kunt krijgen.

Je ‘zelf’ is een verhaal

Om over ‘zelf” te communiceren vertel je een verhaal. Je zelf” is een
verhaal, ’slechts’ een verhaal. Je ‘zelf’ is enkel een ‘realiteit’ als het
wordt verteld. Je vertelt dit verhaal voortdurend tegen jezelf en naar
anderen, in woorden, beelden en vooral door je daden.50

Je leeft met een bundel aan verhalen. Je vertelt over je persoonlijke
visie op ‘zelf” of op ‘mijn zelf’, of op ‘het zelf’, of op ‘het Zelf’, in:
’Mijn Verhaal’. Dit verhaal verzin je niet op je eentje, het wordt
geboren binnen een groep, binnen een gemeenschap waarin bepaalde
beelden van ‘zelf’ leven. Bij de start van je leven is je familie je eerste
groep. De groep heeft een groter verhaal: ‘het Familieverhaal’.
Wanneer je opgroeit neem je meer of minder afstand van mensen uit
die groep om anderen te ontmoeten waarmee je je verwant voelt en bij
wie je eenzelfde beeld over ‘zelf” herkent als er in jou leeft. Je vormt
samen ‘Ons Verhaal’.

In je leven laat je je voor jouw visie op ‘zelf” inspireren door anderen,
door leraren, wetenschappers, filosofen, spirituele wijzen, enz. Zij

49 Ruth Cohn voerde daarom de term ‘selectieve authenticiteit’in. Het is goed om
duidelijk te zijn dat je nu toont wat binnen de context nu voor jou zinvol is, niet meer.
50 Lees meer in de tekst Hoe vertel je je levensverhaal? Je leven in beeld brengen
en in de tekst Ontmoetingen met je zelf’ - Wat kunstenaars je aanbieden

-65 - versie 9.4


https://nl.wikipedia.org/wiki/Ruth_Cohn

vertellen hun visie op ‘zelf” dat invloed heeft op jouw beeld, en jij
vernieuwt daarop jouw ‘Mijn verhaal’.

Er is echter meer, je hebt zoals de meeste mensen, de behoefte aan een
sluitende verklaring voor alles wat er in en rondom jou gebeurt.
“Waardoor zijn de dingen zo? Daarnaast wil je dat jouw leven zin en
betekenis heeft en dat er een autoriteit is die je daarin bevestigt.5!
“Waarom zijn de dingen zo?”5? Je wilt dat de fenomenen en de
gebeurtenissen zinvol zijn, ze moet een betekenis hebben. Het moet,
anders spreek je van 'zinloos' of 'onbegrijpelijk' of 'willekeur' of
‘chaotisch'. Jouw visie op ‘zelf” is daarin essentieel want het bepaalt
vanuit welke hoek jij jezelf en de wereld waarneemt, hoe jij je
verhoudt tot de anderen en de fenomenen en uiteindelijk wie jij meent
dat jij ‘bent’. Het liefst wilt je dat alle inzichten als puzzelstukjes in
elkaar passen, in een ‘Groot Verhaal’.

Veel wetenschappers dromen van 'de allesomvattende theorie', een
verklaringskader waarbinnen alle vragen een antwoord vinden, voor
eens en altijd. Met deze droom gelijken wetenschappers op de
‘hogepriesters’ van de religies. Religies en filosofieén vertellen reeds
eeuwen hun ‘Enig Juiste Groot Verhaal’ als ‘de enige ware betekenis’
van het leven.

Het meest tevreden ben je wanneer Mijn Verhaal, het Familieverhaal
en Ons Verhaal vlot op elkaar aansluiten en mooi passen binnen een
Groot Verhaal. Dat geeft zekerheid en vertrouwen. Dagelijks toon je
hoe jij omgaat met het begrip ‘zelf’, in je handelingen, je woorden, je
uitingen, je reacties, je lichaamstaal. Dagelijks ‘vertel’ jij stukjes van
deze Verhalen om jezelf en anderen ervan te overtuigen dat het 'ware'

51 Over het belangrijke verschil tussen ‘verklaren’ en ‘zin en betekenis geven’ lees je
meer in: Hoe je zelf ‘feiten’ creéert - Vier soorten feiten
Alle religies en spiritualiteiten verwarren ‘verklaren’ en ‘zin geven’. Ze menen dat ze
de wereld kunnen ‘verklaren’ maar dat kunnen ze niet, dat is een zaak van de weten-
schap. Vaak doen ze dat bewust om het vertrouwen in hun leer te ondersteunen.

52 Over het onderscheid tussen de waarom-vraag en de waardoor-vraag lees je meer
in: De kunst van het vragen hen het Vragenkompas

- 66 - versie 9.4



verhalen zijn, verhalen die 'de waarheid' bevatten, of toch alleszins
een groot stuk ervan. Je herhaalt dagelijks dat je gelijk hebt om de
dingen zo te bekijken zoals jij waarneemt, want je steunt op de kracht
van jouw innerlijk zelfbeeld en je innerlijke zelf-overtuiging. Hiermee
stel jij jezelf (je ‘zelf”) gerust.

Jouw visie op ‘zelf’, of op ‘je zelf’, of op ‘het zelf’, of op ‘het Zelf”,
is bijgevolg alles behalve uniek. Het is samengesteld uit de visies, de
woorden en de beelden van vele mensen. Alle aspecten van je ’zelf’
zijn inter-athankelijk verbonden met alle aspecten van alle andere
‘zelven’ in de wereld.

Vaak vergeten we dit:

Niemand bezit een ‘perfect brein’. ledere persoon heeft wel ergens
een ‘hoek af’, een ‘gebrek’, een ‘handicap’, een ‘bijzonderheid’. We
zijn allemaal beperkt op velerlei terreinen, niet het minst op
intellectueel terrein. Bescheidenheid en nederigheid zijn waardevolle
oude begrippen die wijzen naar de basishouding die nodig is om
werkelijk te leren. We kunnen enkel effectief leren door ons open te
stellen, vragen te stellen, gezond te twijfelen en gedachten te her-
denken = opnieuw te denken van bij de eerste stappen. We zitten
allemaal ‘geborgen’ in een cultureel ‘omhulling’, enkel open contacten
met respect voor andere cultureel kunnen ons helpen ons daaruit te
bevrijden. We nemen niet waar wat er allemaal waar te nemen is enkel
wat we waarnemen; we zien wat wij zien en denken dat we dat zien.

Belangrijk is tot wat jouw verhaal over je ‘zelf” je aanzet, hoe het je
helpt te zien hoe jij verbonden bent met de mensen, de dieren en de
planten om je heen en hoe dit jou aanzet tot wat jij uiteindelijk doet en
niet doet, bewust én onbewust.

“Het gevoel dat je uniek bent en gescheiden van de anderen
is een optische illusie van het bewustzijn.”
(A.Einstein)

-67 - versie 9.4



	Korte teksten
	Inhoud
	Voor alle duidelijkheid
	Zonder nauwkeurig taalgebruik kom je niet ver
	Woorden en woordenwolken
	Vijf perspectieven van waaruit wordt waargenomen
	Leven in vier dimensies
	Vier sociale behoeften
	Je leeft vanuit drie grondpatronen
	Processen zijn geen objecten

	Op verkenning
	Een uitnodiging
	Jezelf heruitvinden? Welk ‘zelf’ vind jij terug uit?
	Wat vertel je over jezelf?

	Je ontdekt grenzen en leert ‘ik’ zeggen
	Hoe groeit het beleven van je ‘zelf’ en je grenzen?
	Binnen en buiten en ‘ik’

	Je ‘ik-wand’
	Wie ‘ben’ jij?
	Je ‘ik-wand’
	De twee kanten van het verhaal
	Flexibel omgaan met de ‘doorlatendheid’ van je ik-wand
	Meerdere ‘vensters’ en plekken om te verwerken
	Wie beleef je binnen je ik-wand?
	Is de homunculus terug?
	Vanuit de grondpatronen naar ‘ik’ kijken

	Je creëert je eigen Umwelt
	Het begrip ‘Umwelt’
	Hoe neem je waar?

	Wat is jouw ‘identiteit’?
	‘Identiteit’ is een jong begrip met oude wortels
	Identiteit, identiek, individu
	‘Identiteit’ is een verhaal van sociale rollen
	‘Ben’ je iemand door je identiteit?

	‘Jezelf’, ’het zelf’, ‘zelf’ of ‘Zelf’?
	Vragen genoeg
	Waar is het ‘zelf’ en wat houdt het in?
	De drie grondpatronen bieden elk een andere kijk
	Zelfbeeld
	Je ‘zelf’ is een verhaal
	Vaak vergeten we dit:


