
‘Ik’,‘identiteit’ en ‘zelf’  
Hoe beleef jij je ‘ik-wand’  

en hoe creëer jij je ‘Umwelt’?




Francis Gastmans 



‘Ik’, ‘identiteit’ en ‘zelf’ 
Hoe beleef jij je ‘ik-wand’ en hoe creëer jij je ‘Umwelt’?


Tekst en vormgeving: Francis Gastmans


Versie 9.4 - mei 2025


© Francis Gastmans


https://francisgastmans.com/ 
francisgastmans@icloud.com


Je mag al de teksten op de website vrij gebruiken. Meer nog, het doel van het delen 
van mijn gedachten is dat je ze zou gebruiken om daarmee kritisch-onderzoekend je 
inzichten en die van anderen onder de loep te nemen. Gelieve wel respect te hebben 
voor het copyright en steeds mij als bron te vermelden wanneer je een stukje kopieert. 
Dank je.


 

https://francisgastmans.com/
mailto:francisgastmans@icloud.com


Korte teksten


’Korte teksten’ zijn inleidingen, stimulerende gedachten, smaak-
makers, ideeën-verspreiders, twijfel-zaaiers. Het zijn geen gedachten 
met een eindpunt, geen wetenschappelijk vastgelegde conclusies, geen 
academische teksten, wel voorlopige resultaten van mijn persoonlijk 
onderzoek. De inzichten, ervaringen en reflecties hebben voor mij 
inmiddels een bepaalde ‘stevigheid’. Toch blijven ze slechts een stap 
op mijn nooit eindigende zoek- en vindtocht en dus kunnen de 
gedachten die hier staan morgen weer worden bijgeschaafd. Na 
wijziging krijgt een tekst een nieuw versie-nummer. 


Ik denk en schrijf op de praktijk gericht, pad-vindend  en voel me 1

verbonden met enkele praktisch denkende zoekers in het oude China 
(Zhuang Zi, taoïsme) en in het oude India (Nāgārjuna, De Weg van het 
Midden).


Ik schrijf in gewonemensentaal, ik vermijd zoveel mogelijk filosofisch 
of technisch jargon, en tegelijkertijd let ik er op dat ik overal zorg-
vuldig spreek en waar nodig nauwkeurig.  Alle begrippen en woorden 2

zijn een conventie, louter een afspraak, dus we kunnen best van 
mening verschillen over woorden. Daarenboven  beleven we woorden 
anders dan een definitie aangeeft. Waar nodig zal ik verduidelijken 
hoe ik bepaalde woorden gebruik. Voor de verwijzing naar personen 
gebruik ik willekeurig ‘hij’ en ‘zij’; dit betekent dat je die in de meeste 
gevallen gewoon kunt ruilen.


Iedere ‘Korte tekst’ kan je vlot afzonderlijk lezen en gebruiken. Om 
een tekst volledig te kunnen vatten is het echter vaak aangewezen om 
de teksten er bij te nemen waar in de voetnoten naar wordt verwezen. 
3

Francis Gastmans 

 Over ‘gidsen’ en ‘pad vinders’ lees je meer in het gratis boek Pathfinder - Samen de 1

juiste weg vinden
 Mijn visie en mijn uitgangspunten m.b.t. communicatie en taal vind je in de tekst  2

Talen en taalgebruik. 
 Wanneer er in de voetnoten staat “Lees meer in …” slaat dit op een tekst die je vindt 3

op mijn website: https://francisgastmans.com/korte-teksten/

https://francisgastmans.com/korte-teksten/


Inhoud


Voor alle duidelijkheid	 
1
Zonder nauwkeurig taalgebruik kom je niet ver

Woorden en woordenwolken

Vijf perspectieven van waaruit wordt waargenomen

Leven in vier dimensies

Vier sociale behoeften

Je leeft vanuit drie grondpatronen

Processen zijn geen objecten


Op verkenning	 
22
Een uitnodiging

Jezelf heruitvinden? Welk ‘zelf’ vind jij terug uit?

Wat vertel je over jezelf?


Je ontdekt grenzen en leert ‘ik’ zeggen	 
27
Hoe groeit het beleven van je ‘zelf’ en je grenzen?

Binnen en buiten en ‘ik’


Je ‘ik-wand’	 
31
Wie ‘ben’ jij?

Je ‘ik-wand’

De twee kanten van het verhaal

Flexibel omgaan met de ‘doorlatendheid’ van je ik-wand

Meerdere ‘vensters’ en plekken om te verwerken

Wie beleef je binnen je ik-wand?

Vanuit de grondpatronen naar ‘ik’ kijken


Je creëert je eigen Umwelt	 
47
Het begrip ‘Umwelt’

Hoe neem je waar?


Wat is jouw ‘identiteit’?	 
52
‘Identiteit’ is een jong begrip met oude wortels

Identiteit, identiek, individu

‘Identiteit’ is een verhaal van sociale rollen




‘Ben’ je iemand door je identiteit?


‘Jezelf’, ’het zelf’, ‘zelf’ of ‘Zelf’?	 
58
Vragen genoeg

Waar is het ‘zelf’ en wat houdt het in?

De drie grondpatronen bieden elk een andere kijk

Zelfbeeld

Je ‘zelf’ is een verhaal

Vaak vergeten we dit:



Voor alle duidelijkheid


Dit inleidend hoofdstuk wijst erg kort op een aantal thema’s die 
invloed hebben bij het verkennen van het onderwerp van deze tekst. 
Mijn teksten zijn een uitnodiging om zelf op verkenning te gaan. Ze 
roepen vaak meer vragen op dan dat ze antwoorden bieden. Mijn 
verhaal is dus geen ‘waarheid’ en ik stel dus niet voorop dat mijn kijk 
op de zaken de ‘enig juiste’ is!


Zonder nauwkeurig taalgebruik kom je niet ver


Voor een diepere of bredere verkenning van je communicatie is 
minstens zorgvuldig taalgebruik nodig en soms is nauwkeurig 
taalgebruik een vereiste. 
4

• In het dagelijks taalgebruik wordt tijdens het communiceren de 
begrippen niet gedefinieerd. Er wordt zonder meer aangenomen dat 
iedereen wel begrijpt wat de spreker/schrijver/communicator 
bedoelt met een woord of een teken. Het 'dagdagelijks gesprek' is 
een handig middel, een snelle eerder oppervlakkige uitwisseling van 

Lees meer in: Talen en taalgebruik4

-  -1 versie 9.4



meningen en gevoelens, met voornamelijk een sociaal of relationeel 
doel. Het is handig om eenvoudige informatie door te geven.


• Wanneer je zorgvuldig communiceert, gebruik je je woorden, 
gebaren en beelden bedachtzamer. Je kiest uit een uitgebreidere 
woordenschat. Je wikt en weegt je woorden, je nuanceert veel meer. 
Je gebruikt meer gebaren en beelden en doet dat op een meer 
voorzichtige manier. Je schildert je ervaringen af met meer kleuren 
en schakeringen. 
Je spreekt en beweegt trager. Je last stiltes en pauzes in en laat toe 
dat er onderweg - tijdens het spreken of schrijven of uitbeelden - 
wordt nagedacht.  
Je hebt oog voor de effecten van je communicatie, je hebt meer 
aandacht voor de reactie van de ander. Om beter begrepen te worden 
herhaal je soms dezelfde gedachte onmiddellijk na elkaar maar op 
een verschillende manier. Je bekijkt de zaken makkelijker vanuit 
meerdere invalshoeken.


• Je kunt nauwkeurig zijn in het gebruik van woorden, tekens, beel-
den en uitdrukkingen. Dan zul je je woorden en tekens uitdrukkelijk 
definiëren of scherp omschrijven. Je weet immers dat woorden 
louter conventies zijn en dat het geen zin heeft te discussiëren over 
de exacte definitie. Je besteedt heel veel zorg aan de correcte 
formulering van je gedachten. Je hebt nog meer aandacht voor je 
non-verbale communicatie en de beelden die je gebuikt. Je wikt en 
weegt je woorden en kiest ze bedachtzaam. Je zult waar nodig 
nieuwe woorden samenstellen die nauwkeuriger je gedachten 
weergeven. Je spreekt nog trager. Je schrijft, schrapt, herschrijft, 
schrapt en herschrijft. Je legt je formuleringen voor aan anderen om 
met meer zekerheid te weten dat je goed wordt begrepen en de juiste 
woorden hebt gekozen. 


De woorden die je gebruikt en die je ontvangt koppel je niet alleen aan 
een betekenis (een definitie), maar tevens aan een beleving én aan een 
ver-beeld-ding (bij ieder woord komt er een beeld in je op; vaag of 

-  -2 versie 9.4



scherp)! Je spreekt of schrijft dan misschien wel met definities in je 
hoofd maar je leeft niet met definities. Je beleeft de woorden op je 
eigen manier.


Het verhelderen van wat je wilt communiceren is niet gelijk aan het 
definiëren van woorden! Het eerste hoeft geen eensgezindheid op te 
leveren. Bij het tweede worden grenzen getrokken, soms strenge, en 
belandt een woord in een specifiek, eng vakje. Verhelderen wat de 
woorden en beelden die je gebruikt voor jou inhouden, is onderdeel 
van heldere communicatie.  
De vraag naar de juiste definitie van een begrip - bv. ‘liefde’ - is 
zinloos want die bestaat er niet. Er is geen instantie - boven alle 
mensen en meningen verheven - die begrippen creëert en de invulling 
ervan bewaakt. Alle begrippen zijn creaties van de mens en alle talen 
(zowel de verbale als de non-verbale) zijn mensenwerk en een zaak 
van afspraken. Definities zijn daarenboven niet universeel.


Een taal is steeds contextueel. Woorden, gebaren en tekens worden 
steeds gebruikt binnen een context, ze creëren daarbij mee de context 
en worden tegelijk door die context beïnvloed. Ze zijn enkel goed 
begrijpbaar binnen hun context. Bij een zorgvuldige communicatie 
hou je rekening met de context. Bij het omschrijven of definiëren van 
de begrippen wordt steeds de context betrokken.


Je ‘spreekt’ niet alleen met woorden maar je zet meerdere talen in, 
non-verbale talen, beelden talen, e.d. 
Al deze talen kennen informele en formele vormen. 
Je kunt elk idee uitdrukken in woorden, in gebaren, in een teken of 
een symbool, in een tekening, in een dans, in een beeld, via een video, 
in een klank of via een muziekstuk. Kunstenaars kunnen je daarbij 
helpen.  Wanneer jij je uitsluitend beperkt tot de woordentaal - en dan 5

nog enkel de wetenschappelijke variant - kan je begrippen nooit 
volledig vatten (bv. ‘liefde’ of ’zelf’ of ‘waarheid’). 

 Lees meer in Ontmoetingen met je ‘zelf’  - Wat kunstenaars je aanbieden5

-  -3 versie 9.4



Zoals dat met de verschillende woordentalen het geval is (Nederlands, 
Frans, Engels, enz) dien je de beeldende talen eerst aan te leren 
alvorens je vlot via die talen met elkaar kunt communiceren. 

-  -4 versie 9.4



Woorden en woordenwolken


Je spreekt en schrijft alsof woorden een vaste definitie hebben en je 
hanteert zeer vaak een woordenboeken-taal. Wanneer je een van de 
andere talen gebruikt wordt definiëren best moeilijk, zo niet onmoge-
lijk. De werkelijkheid is dat je voortdurend andere talen inzet. Het 
overgrote deel (en een belangrijk deel) van je communicatie verloopt 
via non-verbale en beeldende talen.  
De woorden en uitingen die je uitzendt en ontvangt verbind je niet 
alleen met een betekenis (een definitie), maar tegelijk met een 
beleving én een beeld. De betekenis wordt vaak uitgedrukt in een 
definitie. De betekenis is een formele erkenning binnen de groep die 
een specifieke woordentaal gebruikt. 
Bij de beleving van de verschillende talen gaat het om de aangeleerde 
gevoeligheden in de cultuur waarin die talen worden gebruikt en de 
wijze waarop ze worden ingezet, herkend en erkend. Ieder begrip is 
immers verbonden met ervaringen, associaties en gevoelens.  
Tegelijk wordt bij het gebruik van een taal de ver-beeld-ing opgewekt, 
je reageer innerlijk met een beeld, door beeld-vorming.  
Het communiceren met beelden is de oudste vorm van communicatie, 
veel ouder dan de communicatie met woorden.  
Afhankelijk van de context, je gesprekspartner(s) en je intenties zal je 
meer gewicht geven aan de definitie of de betekenis van woorden dan 
aan de beleving of aan de beeld-vorming. Toch werken ze alle drie 
(betekenis, beleving en beeld) samen.


Je spreekt of schrijft dan wel misschien met definities in het hoofd 
maar je leeft niet met definities. Je leeft met woordenwolken.  
Uit mijn onderzoek blijkt duidelijk dat we bij ieder woord een ‘wolk’ 
van begrippen in onze geest en in ons lichaam ervaren.  We nemen 6

waar, denken en handelen vanuit woordenwolken. Iedere persoon 
heeft zijn of haar woordenwolk rond het begrip ‘zelf’ en die wolk is 

Lees meer in: Wat is een woordenwolk?6

-  -5 versie 9.4



biografisch en contextueel gekleurd. Wanneer we onze woorden-
wolken rond ‘zelf’ bijeenleggen kan er een open gesprek ontstaan. Op 
dat moment kunnen we overeenkomen welke (beperkte, verbale) 
definitie we voor ‘zelf’ zullen kiezen, voor dit gesprek, op dit 
moment, in déze context. Het formuleren van definities, het gebruik 
van woorden en het beleven van je woordenwolken zijn contextueel 
en biografisch bepaald. Dan wordt ook duidelijk dat de woordentaal 
een conventie is en dat een discussie over de ‘juist definitie’ 
onvruchtbaar is. 


In juridische, medische en technische situaties betekent nauwkeurig 
taalgebruik het strikt definiëren van woorden; daar is het terecht.  
Filosofen zullen argumenteren dat dit ook geldt voor de filosofie maar 
daar heb ik grote twijfels bij. Ja, sommige filosofen zijn zorgvuldig en 
nauwkeurig. Anderen kunnen een boek schrijven over ‘waarheid’ en 
‘geluk’ en waarom dat ‘beter’ is, zonder de woorden ‘waarheid’ , 
‘geluk’ en ‘beter’ te definiëren of te omschrijven en gaan er vlotjes 
vanuit dat de lezer deze woorden op dezelfde wijze invult als de 
schrijver.


Om je enig idee te geven van een woordenwolk, hierbij mijn recente 
woordenwolk rond ‘veranderen’. 

-  -6 versie 9.4

© Francis Gastmans - 18/10/22

Veranderen

Genieten van wu wei

Ont-wikkelenPauzeTransitie Transformeren

LoslatenOmvormen

Tegen de stroom in mág!
Breuk

Evolueren
Groeien De essentie bewaken

Metamorfose
Identiteit Meer kleur geven

Horizon verruimen

Drastische keuzes

Het beeld uit de steen hakken
DOEN! Overgang

Durven
Eigen leiderschap

Het onbekende omarmen

Volhouden

Risico’s nemen

Onbekende gevolgen aanvaarden

Spelen

Angsten onder ogen zien

Natuurlijk verloop toelaten

Groeipijnen



Vijf perspectieven van waaruit wordt waargenomen


Er wordt vanuit vijf perspectieven naar jou gekeken en jij kijkt vanuit 
een van de vijf perspectieven naar de anderen.


Eerste-persoon perspectief = je eigen visie; je kijkt naar wat er nu 
concreet in jou of met jou gebeurt; je kijkt naar de hier-en-nu invloed 
van de actuele context. Enkel jij kunt zo waarnemen want enkel jij 
kunt rechtstreeks voelen wat er in jou omgaat. Jij hebt een uniek beeld 
van jezelf, iets dat niemand anders kan waarnemen. Enkel jij kunt in 
je hoofd en in je hart kijken.  
Je neemt een ‘Ik’ standpunt in.


Eerste-persoon meta-perspectief = je kijkt innerlijk vanop een afstand 
naar wat er op dit moment gebeurt én naar wat er in het verleden is 
gebeurd; je kijkt naar zaken die gelijken en naar ervaringen die niet 
gelijken; je kijkt naar ervaringen die terugkomen en je kijkt naar 
patronen. Je tracht een zo eerlijk mogelijke jezelf waar te nemen 
vanuit een breed perspectief in tijd en ruimte. Je kunt afstand nemen 
van de actuele context en die ook bekijken vanop een afstand. Je kijkt 
veeleer systemisch .  7

Je neemt een ‘Meta-Ik’ standpunt in.


Tweede-persoon perspectief = iemand die voor jou als ‘mijn tweede 
persoon’ fungeert kijkt op een empathische wijze naar jou (bv. een 

 Lees meer in Drie grondpatronen om je leven te be-leven7

-  -7 versie 9.4

1-meta  

 1 2 3 4



ouder, een geliefde, een empathische coach, een betrokken therapeut, 
een leermaatje). Zij kan zich inleven in jou, ze kijkt niet enkel naar je 
gedrag, ze  heeft een goed oog op jouw zelfbeeld en neemt waar wat 
je aannames, je intenties en diepste drijfveren zijn. Zij zal waarnemen 
zowel vanuit haar hoofd als vanuit haar hart. Dit dient wel erg 
zorgvuldig te gebeuren en gebruik te maken van een heldere methode.  
Je ontvangt van die persoon een beeld van jezelf dat lijkt op ‘een 
beeld van een heldere spiegel’. Zij kan jou een hier-en-nu perspectief 
bieden maar ook een meta-perspectief. Het gaat dus niet om ‘een 
mening van een vriend’.  
Dit is een ‘Wij‘ standpunt. 


Derde-persoon perspectief = een buitenstaander doet ‘objectief’ vast-
stellingen die betrekking hebben op jou en jouw gedrag; dit is bv. het 
perspectief van de leraar, de leidinggevende, de arts in het ziekenhuis 
of de wetenschappelijke onderzoeker. Vaak heb je het gevoel dat je 
hoofdzakelijk wordt geobserveerd vanuit het hoofd, vanuit een 
vooropgezet plan of denkkader en minder of niet vanuit het hart. In 
sommige gevallen voelt het zelfs aan als heel rationeel, niet betrokken 
en ‘koud’ (bv. bij een medisch onderzoek). In veel gevallen wordt met 
jouw beleving (eerste-persoon perspectief) helemaal geen rekening 
gehouden. Het beeld van jou dat ‘objectieve’, afstandelijke buiten-
staanders geven is slechts een fragment van jou, want zij kunnen 
slechts een deel van jou waarnemen. Het is soms een verwrongen 
beeld wanneer hun visie en hun oordeel een hoofdrol spelen bij wat zij 
waarnemen en vertellen. Om een waarheidsgetrouw beeld van jou te 
geven zal een professional zo objectief mogelijk tewerk gaan in het 
verzamelen van ‘feiten’. Zij zal beroep doen op bronnen die 
rechtstreeks van jou komen (eerste-persoon perspectief of meta-
perspectief) en van personen die dicht bij jou staan of stonden 
(tweede-persoon perspectief). Een wetenschapper of arts zal jouw 
persoonlijke gegevens aanvullen met data uit haar onderzoek, uit 
experimenten en testen. De ander positioneert zich in dit geval in de 

-  -8 versie 9.4



letterlijke zin van het woord als een buitenstaander.  
Dit is een ‘Ik ⟷ Jij’ standpunt.


Vierde-persoon perspectief = wat je sociale relaties menen te zien.  
Je bent steeds deel van meerdere ‘groepen’; dit gaat om je familie, je 
vriendenkring, je werkomgeving, je sportclub, je buren, enz. 
Afhankelijk van jouw betrokkenheid binnen een groep heb je 
verschillende verhoudingen tot de andere leden en deel je met hen 
diverse soorten informatie (oppervlakkige, louter sociale, zakelijke, 
persoonlijke, intieme, levensbeschouwelijke). Wat zij jou bieden komt 
vanuit een beperkt en eenzijdig perspectief. Vaak is het een goedkoop 
advies, een (voor)oordeel of louter een mening. Niet zelden vertellen 
ze hun eigen behoeften. 
Daarnaast zijn er ook een buitenstaanders die niet geïnformeerd en 
niet bij jou betrokken zijn en die hun weinig gefundeerde mening 
geven (bv. via sociale media). Is het verstandig is om daar aandacht 
aan te geven?  
Dit vierde-persoon perspectief is ook de invalshoek van waaruit 
groepen naar elkaar kijken.  
Dit is een ‘Ik ⟷ Zij’ standpunt.


Geldt het eerste-persoon perspectief per definitie als subjectief? 
Is objectief altijd onpersoonlijk en subjectief altijd persoonlijk? 
Het antwoord op deze en gelijkaardige vragen hangt af van de 
invulling van de begrippen ‘subjectief’ en ‘objectief’.


Ik hanteer volgende uitgangspunten:

• ‘Objectief’ betekent: de waarnemer neemt afstand van het 

persoonlijk perspectief. Dit is het geval in het eerste-persoon meta-
perspectief en is idealiter het geval in het tweede- en derde-persoon 
perspectief.  
’Subjectief’ betekent: vanuit het persoonlijk perspectief van de 
waarnemer. Dit is steeds het geval in het eerste-persoon en het 

-  -9 versie 9.4



vierde-persoon perspectief en kan het geval zijn in het tweede- en 
derde-persoon perspectief.


• Een derde-persoon perspectief komt niet per definitie overeen met 
wat de meeste mensen onder ‘objectief’ verstaan. Niet zelden gaat 
dit perspectief uit van een waarnemer die té persoonlijk betrokken is 
bij vooropgestelde resultaten en geen verifieerbare criteria gebruikt.


• Alle drie de perspectieven worden beïnvloed door de context. Bij 
wetenschappelijk onderzoek (derde-persoon perspectief) gaat het 
bv. om: de belangen van de mensen die zorgen voor de financiering; 
de inzetbaarheid (praktisch, commercieel) van de te verwachten 
resultaten; de politieke of maatschappelijke druk om tot bepaalde 
resultaten te komen; de beperking van de technische middelen; de 
context van de individuele onderzoeker; enz.


• De tegenstelling subjectief—objectief inzetten als een zwart-wit 
tegenstelling miskent dat in de meeste gevallen van waarnemen, 
denken en handelen beide elementen aanwezig zijn, telkens evenwel 
in een verschillende verhouding (bv. 5/95 of 10/90 of 50/50 of 80/20 
of 95/5).


• Een persoonlijke keuze is een ‘subjectieve’ keuze in de zin dat ze 
weinig of niet werd overeengekomen met anderen, of net teveel 
wordt beïnvloed door meningen van anderen (bv. via sociale media). 
Het kan een ‘objectieve’ keuze zijn indien ze kadert binnen een 
systematisch en gedocumenteerd onderzoek, individueel of in groep.


-  -10 versie 9.4



Leven in vier dimensies


We kennen de vier dimensies om een object te lokaliseren in de 
ruimte-tijd: links en rechts, voor en achter, boven en onder en het 
verloop in de tijd.  Op dezelfde manier ben jij op ieder moment te 8

situeren in de wereld. Bij het samenstellen van beeld van jezelf kies je 
het materiaal uit vier dimensies. Deze vier dimensies werken samen.


→ Er is de dynamische dimensie tussen enerzijds je keuzemogelijk-
heden en je begrenzingen  en anderzijds je beslissingen en de effecten 9

daarvan. Wat zijn de ‘harde gegevens’? Wat zijn je mogelijkheden? 
Wat zijn je beperkingen? Wat heb je besloten en gekozen en wat niet? 
Wat heb je uiteindelijk beslist en wat niet? Alle beslissingen hebben 
een effect. Voor welke effecten neem jij verantwoordelijkheid? 
Wanneer je iets beslist te doen of te laten, beslis je op dat moment 

 Eigenlijk gaat het om de dimensie ‘beweging’ waarvan tijd een onderdeel is. Lees 8

meer over het begrip ‘tijd’ in ‘Het begrip tijd’ in Drie grondpatronen om je leven te be-
leven

 Meer over grenzen in: De Held met de Duizend Grenzen en Uitdagingen9

-  -11 versie 9.4

Mogelijkheden, 
grenzen en keuzes Beslissingen, 

daden en effecten

Innerlijk, 
diepte

Uiterlijk, 
oppervlakte

Naar buiten gericht, 
naar de ander

Naar binnen gericht, 
naar mezelf

Vier dimensies die je situeren in het leven

Chronos-tijd 
en 

Kairos-tijd

© Francis Gastmans



tegelijk wat niet te doen. Je beslissingen vormen het werkelijke, 
concrete pad van je leven, niet je wensen en idealen. 
10

→ Er is de dynamische dimensie van je verhouding tot jezelf en tot de 
anderen en je context, tussen enerzijds een open houding en anderzijds 
je afzonderen of afsluiten. Het gaat om de ontmoetingen en de relaties 
die je hebt met andere mensen, met de wezens in de natuur en met alle 
elementen die jouw context vormen. Een mens is een wezen-in-relatie 
én een wezen-in-een-context. Hoe open of gesloten loop je in het 
leven? Wie treed jij tegemoet en van wie verwijder jij je? Wat deel je 
in de ontmoeting? Wie zit er in je ‘levens-netwerk’, wie niet? 
→ De derde dimensie betreft het balanceren tussen enerzijds je 
uiterlijke activiteiten, beslissingen en ontmoetingen, de oppervlakte-
laag van je leven en anderzijds je innerlijke wereld, de dieptelaag van 
je leven. Wat toon je, druk je uit en wat niet? Hoe authentiek kan je 
zijn in deze situatie? Welke momenten ben je op anderen gericht en 
wanneer richt jij je volledig op jezelf? Hoe balanceer je daartussen? 
Wat is het verhaal van je uiterlijke biografie en wat is het verhaal van 
je innerlijke ontwikkeling? Voor sommigen verwijst de opper-
vlaktelaag naar hun ‘identiteit’ en de dieptelaag naar hun ‘zelf’. 
→ De wijze waarop je bewegingen in je leven beleeft, toont de vierde 
dimensie: je uiterlijke en innerlijke bewegingen, het verloop van je 
diverse ontwikkelingsprocessen. Beleef jij de dynamiek als een lijnig 
verloop met een duidelijke richting, die beantwoordt aan wetmatig-
heden, óf als een beweging vol toevalligheden, met bergen en dalen, 
met vele kruispunten, voor sommigen een beetje een wirwar, óf als 
een brede stroom belevingen die beweegt in alle richtingen en die 
ieder moment door jou worden gekozen en beslist.


De klassieke visie op tijd is de chronologische tijd, de Chronos-tijd. 
Chronos is een figuur uit de Griekse mythologie. Hij staat voor de 

 Besluiten is een (voorlopige) conclusie trekken, een (voorlopig) punt zetten.  10

Beslissen betekent dat je een besluit omzet in een actie, 
Meer over ‘besluiten’ en ‘beslissen’ in de tekst Besluiten of beslissen?

-  -12 versie 9.4



meetbare tijd, de klok-tijd. De tijd waarin we van activiteit naar 
activiteit gaan; de tijd waarin we doel- en resultaatgericht tewerk 
gaan; de tijd waarin we altijd tijd tekort komen en waarvan we zeggen 
dat we ‘tijd verliezen’ (alsof we tijd bezitten). Deze tijd kunnen we 
uitbeelden op een rechte lijn maar ook op een cirkel, (zoals onze 
uurwerken) of met een zonnewijzer aan de muur of op de grond. 
Daarnaast is er de minder bekende Kairos-tijd. Dan wordt een cirkel 
zonder pijlen gebruikt, een cirkel als een symbool, niet als een 
tekening! In de zen tekent men zo’n cirkel vaak niet gesloten. Dan 
spreekt men niet meer van een lijnig verloop (rechtlijnig of circulair 
uitgebeeld) maar van ‘de beleving in het moment’. 
De chronologische tijd wordt klassiek opgevat als een ononderbroken 
doorlopende beweging aan een zelfde, meetbare snelheid in één 
richting. Bij de waarneming en de beleving van ‘tijd’ door de mens 
gaat het echter om ‘beweging’, de innerlijke beweging waarbij 
positie, duur, snelheid en versnelling slechts een beperkt aantal 
elementen zijn. Bij ‘beweging’ is er daarnaast immers sprake van 
richtingen, kracht of energie, ritme, intervallen, vertraging, tempo, 
breuken, momenten van stilstand (stilte). Dit is de ‘ruimtelijke tijd’ 
waarmee bv. de muziek en de dans werkt.


-  -13 versie 9.4



Vier sociale behoeften


Je leeft niet alleen, je leeft met anderen in een netwerk van relaties. 
Voor sommigen is het een moeilijk te aanvaarden gedachte: je bent 
een interafhankelijk wezen. Bij alles wat je ziet, voelt, denkt, uitdrukt, 
eet, doet, enz. word je beïnvloed door anderen en door je omgeving. 
Je kunt niets zonder de anderen. Het voedsel dat je eet, de kleren die 
je draagt, de activiteiten die je onderneemt, de tools die je nodig hebt 
voor je activiteiten, de wijze waarop je kunt communiceren met 
anderen, … alles, letterlijk alles, krijg je van anderen, via schenken, 
ruilen, kopen of stelen. Dat geldt eveneens voor alle niet-materiële 
zaken, zoals: kennis, ideeën, inzichten, duizend manieren om je uit te 
drukken (verbaal, non-verbaal, beeldend), antwoorden op je vragen. 
Niemand heeft een ‘zuiver oorspronkelijke gedachte’ of doet een 
‘unieke ontdekking’. 
Alle levende wezens leven in verbinding. De mens is (wellicht) het 
enige wezen dat anderen aan zich bindt. Een verbinding werkt maar 
indien het aan beide kanten de mogelijkheid laat om de verbinding te 
wijzigen, losser te maken of te verbreken. Indien dat niet het geval is 
dan is er sprake van binding. Een gezonde relatie is er een van 
verbinding, niet van binding.


Elk individu heeft vier sociale basisbehoeften. Het zijn kernthema's 
bij de ontwikkeling van jezelf en van je relaties, zowel relaties in een 
groep als met een individu.


-  -14 versie 9.4



Erkenning en inclusie: Iedereen wil erkend worden, meetellen en 
serieus genomen worden; niemand wil buitengesloten worden. Het 
gaat om erbij horen, om het gevoel opgevangen, aanvaard en verzorgd 
te worden zoals je bent. Waar liggen de grenzen tussen groepslid zijn 
en de eigen identiteit? Kan ik in deze familie, in deze groep in deze 
gemeenschap mezelf uitdrukken? Welk soort gedrag is hier acceptabel 
en welke grenzen stellen de anderen aan mijn gedrag?


Waardering en genegenheid of affectie: Iedereen wil gezien worden, 
graag gezien worden, sommigen hebben een sterke behoefte aan 
affectie en persoonlijke waardering. De voornaamste vragen hier 
hebben te maken met het omgaan met de eigen autonomie in een 
groep, met de vrees niet aardig gevonden te worden, anderzijds met 
een vrees voor teveel intimiteit. Wie is echt geïnteresseerd in mij, in 
wie ik echt ben? Wordt mijn privacy en mijn persoonlijke grenzen 
gerespecteerd? Hoeveel van mijn overtuigingen en van mijn emoties 
kan (of moet) ik tonen in deze relatie, in deze groep? In welke mate is 
het veilig om me hier bloot te geven en me authentiek te tonen?


-  -15 versie 9.4

Voldoende tot 
veel waardering 
en genegenheid Weinig of geen 

waardering en 
genegenheid

Weinig of geen 
invloed en controle

Voldoende tot veel 
invloed en controle

Weinig of geen 
erkenning en 
erbij horen

Voldoende tot 
veel erkenning 
en erbij horen

Vier sociale basisbehoeften

Tijd en ruimte 
om te groeien

© Francis Gastmans



Invloed en controle: Iedereen wil invloed uitoefenen op de ander, op 
familieleden, op teamleden of op een grote groep; sommigen willen 
een sterke invloed. Het gaat hier om het (voorzichtig) uittesten van de 
krachten en de competenties, waarbij iedereen probeert invloed te 
verwerven. Hoeveel invloed kan ik hebben in deze relatie, in deze 
groep? Velen van ons willen niet alleen invloed, ze willen ook macht 
(fysieke, emotionele, intellectuele, psychische, maatschappelijke, 
economische, militaire). Wie heeft er macht en invloed over mij en 
hoeveel? Hoe wordt in deze groep, in deze gemeenschap omgegaan 
met ‘macht’? Hoe transformeren ze hier ’macht’ in ‘kracht’? Hoe kan 
ik hier mijn ‘Eigen kracht’ ontwikkelen en beleven? 


Ruimte en tijd: Een relatie ontwikkelen betekent naar elkaar toe 
bewegen en dat vraagt tijd en ruimte. Bij een gezonde ontwikkeling 
geef je regelmatig en om beurten aandacht aan het vormgeven van de 
andere drie basisbehoeften. Af en toe houdt een relatie op, dan is het 
tijd om af te wikkelen. Hoe laat je een verlangen naar een antwoord 
op de drie basisbehoeften in deze relatie los? Wat vertelt jouw levens-
verhaal over de ontwikkeling en de afwikkeling van relaties?


-  -16 versie 9.4



Je leeft vanuit drie grondpatronen 


Een beetje afstand nemen is nodig om jezelf en anderen beter te leren 
kennen. Wat zie je wanneer je met aandacht kijkt naar jouw dagelijks 
leven en dat van anderen? Je merkt wellicht verbanden op in je 
dagelijks terugkerende handelingen, tussen je intenties en doelen en je 
werkelijke gedrag, tussen je gedrag en de gevolgen. Je ziet hoe je 
verbonden bent met anderen en hoe bepaalde interacties met hen 
steeds terugkeren. Je stelt individuele gedragspatronen vast.  
Wat zie je meer wanneer je op een grote afstand gaat staan? Dan krijg 
je het beeld wat sociologen, antropologen en historici ontdekken. Zij 
zien nog wel individuen maar ze beschouwen die vooral in relatie tot 
de groep  waartoe die personen behoren - expliciet of impliciet. Je 11

ziet grotere verbanden en patronen in het groepsgedrag en hoe die 
verlopen in de tijd. Je stelt patronen in het groepsgedrag vast. 
Wat kan je zien wanneer je nog meer afstand neemt? Dan kan je 
patronen ontwaren die zowel onder het gedrag van individuen als van 
groepen of volkeren schuilen.  Je ziet kleine en grote systemen; open 
en gesloten systemen. Je stelt systeempatronen vast. 
Wat zie je vanop zeer grote afstand, wanneer je het ganse menselijke 
gebeuren zou bekijken in één oogopslag, met een diepte-perspectief?  12

Je ziet dan patronen patronen onder zowel de kleine als de grote 
systemen. Deze patronen vormen de basis zowel van je dagelijks 
leven, van de cultuur waarin je leeft als van de uitingen van 
levensbeschouwingen, religies en filosofische concepten: je stelt 
grondpatronen vast.


De grondpatronen beïnvloeden alles: wat en hoe je waarneemt en 
vaststelt, wat en hoe je denkt en reflecteert, wat en hoe je beslist, wat 

 ‘Groep’ slaat hier zowel op kleine als grote groepen; bv. een stam, een gemeen11 -
schap, een volk, een natie. 

 ‘Diepteperspectief’ is het waarnemen van de relaties en de afstanden van fenomenen 12

én de globale wereld in vier dimensies. Je kijkt dan door de oppervlakte en de tijd 
heen.

-  -17 versie 9.4



je doet en hoe je handelt, wat en hoe je communiceert, enz.  
Er zijn drie verschillende fundamentele patronen: het lijnig, het 
systemisch en het lemniscatisch grondpatroon. Dit gaat in tegen de 
aangeleerde visie dat bv. het begrip ‘denken’ verwijst naar één 
overkoepelende soort actie ook al is de methodiek en vooral de inhoud 
van de individuele denkers erg verschillend. “Alle denkers ‘denken’, 
wat ze ook denken.” Met inzicht in de drie grondpatronen ontdek je 
dat je op fundamenteel verschillende manieren kunt ‘denken’. 
De grondpatronen leveren je drie fundamentele perspectieven op van 
waaruit je de ‘werkelijkheid' kunt waarnemen en voor ‘waar’ nemen. 
Het lijnig grondpatroon kan jou in je overtuiging steunen dat je gelijk 
hebt, dat je de werkelijkheid ziet zoals ze is en dat jij de ‘waarheid’ 
bezit. Tegelijk steunen de andere grondpatronen de ander dat zij gelijk 
heeft en met evenveel recht de ‘waarheid’ bezit. Dit alles zonder het 
begrip ‘waarheid’ zomaar als een relatief gegeven weg te wuiven. Wat 
wél verdwijnt is de houding: “Dit wat ik beschouw als de waarheid is 
Dé Waarheid en de Enige Waarheid!” Het begrip ‘waarheid’ is een 
menselijke begrip en dus een afspraak. 


Een snelle schets van een aantal de kenmerken van de drie grond-
patronen. 
Met het lijnig grondpatroon … zie je wat er ‘is’, wat je ziet bestaat 
zoals je het ziet want je kunt waarnemen wat er ‘is’, … geven je 
woorden de werkelijkheid weer, … stel je je op als waarnemer 
tegenover dat wat je waarneemt, je neemt waar als een buiten-
staander, … deel je de wereld in in objecten en deeltjes (tot het 
allerkleinste deeltje toe) en meen je dat je die objectief kunt 
waarnemen, meten en testen, … zie je overal tegenstellingen (dag en 
nacht, goed en kwaad, schuld en onschuld), … zie je dat gebeurte-
nissen een oorzaak en een gevolg hebben en ontdek je ketens van 
‘oorzaak-gevolg’, … wil je alle verklaringen zo eenvoudig mogelijk 
houden, … beleef je de basisdynamiek van het leven als mechanisch, 
… heeft de mens een ‘onvervreemdbare kern’ of ‘zelf’  of ‘ziel’ en heb 

-  -18 versie 9.4



je een identiteit of een levensopdracht. 
Met het systemisch grondpatroon … zie je overal relaties en 
verbindingen, … zie je dat patronen belangrijke factoren zijn in de 
relaties, … je ziet dat de relaties tussen de objecten en de deeltjes 
kleine of grote systemen vormen, soms open, soms gesloten systemen, 
… kijk je uit naar grote gehelen en zie je hoe alle elementen door de 
manier waarop ze daarin (re)ageren het geheel van een systeem in 
stand houden, … kan je met woorden de systemen helder beschrijven,  
… kijk je tegen de dingen aan maar zie je dat je tegelijk zelf binnen 
een waarnemings-systeem beweegt, … ben je wel een individu met 
een ‘zelf’ maar maak je actief deel uit van meerdere systemen, bv. de 
familie, je ecologische omgeving.  
Met het lemniscatisch grondpatroon … beleef je jezelf als deel van 
alles wat je waarneemt, meer nog, je beseft dat je actief alles wat je 
waarneemt mee creëert want je bent steeds een binnenstaander bij het 
waarnemen, je bent deel van de actie ‘waarnemen’ én van het 
‘waargenomene’, … beleef je dat wat je waarneemt er enkel ‘is’ 
wanneer je het tot een object maakt en dat het enkel op een menselijke 
manier ‘bestaat’ omdat je het conceptualiseert, … zijn woorden een 
conventie en is er geen rechtstreeks bindende band met een 
werkelijkheid buiten jou, wel een verbindende relatie, … leef je 
bewust met het inzicht in een ‘mensen-werkelijkheid’ naast andere 
‘werkelijkheden’, … herken je de wereld als een dynamisch proces 
dat ooit is begonnen en waarvan de dynamiek wordt bepaald door alle 
dynamieken in het nu-moment, … is er geen af te leggen weg want er 
is geen weg die vooraf kan worden vastgelegd, de weg ontstaat terwijl 
je loopt, … heb je geen op zichzelf bestaand ‘zelf’ maar creëer je een 
voortdurend veranderend sociaal ‘zelf’ in verbinding met anderen 
binnen je sociale context.


-  -19 versie 9.4



Processen zijn geen objecten


Bewustzijn is een proces maar om te beschrijven, er over te praten en 
te onderzoeken hoe de werking verloopt maken we er ‘hét bewustzijn’ 
van.


“Emoties, gevoelens, bewustzijn, proto-zelf, zelf en autobiografisch 
zelf zijn processen, interafhankelijke processen, geen ‘dingen’. De 
ontwikkeling daarvan startte bij het eerste leven op aarde, bij de 
eerste neuronen. Een autobiografisch zelf ontwikkelde als laatste bij 
de mens en bestaat niet buiten deze ontwikkelingsstroom!  
Deze processen omvormen tot objecten is een kunstgreep ontstaan uit 
de behoefte van de ‘moderne mens’ om snel en effectief complexe 
ideeën over te dragen; processen zijn evenwel géén objecten of 
autonome fenomenen.” 
13

Je bent je niet bewust van dit ‘object-iveren’ omdat je op deze manier 
hebt geleerd te praten over ‘bewustzijn’. Het is een kenmerk van het 
lijnig grondpatroon om processen tot een object te maken.  Dan geef 14

je het grenzen en wil je het object kunnen lokaliseren in tijd en ruimte, 
een omschrijving, de begrenzingen en de effecten van zijn aanwezig-
heid. ‘Het’ moet dan ergens zijn. Waar situeert zich ‘hét bewustzijn’? 
Wat doet het? Hoe kunnen we het manipuleren? 
Andere processen waarmee je dit doet zijn bijvoorbeeld: onbewust 
zijn, zelf, geest, ziel, ziek zijn, liefde, leven, willen, enz. We zetten 
deze processen om in in een ‘object’: hét onbewuste, hét zelf, dé 
geest, dé ziel, dé ziekte, dé liefde, hét leven, dé wil (al of niet vrij).  
Van een proces maak je een ‘iets’. Dat heeft voordelen voor de 
gewone, dagelijkse communicatie, deze houding maakt makkelijker 
om er over te praten, maar tegelijk verbergt het de werkelijkheid en 
zet het jou op een verkeerd spoor.


 Damasio, Antonio, Het zelf wordt zich bewust. Hersenen, bewustzijn, ik. Amsterdam, 13

Wereldbibliotheek 2010 (A.Damasio is hoogleraar neurowetenschappen)
 Meer in de tekst Drie grondpatronen om je leven te be-leven14

-  -20 versie 9.4



‘Leven’ is een werkwoord en wijst op processen. Net zomin als er 
sprake is van ‘het’ bewustzijn is er sprake van ‘hét’ leven. ‘Leven’ is 
overal volledig ‘leven’ en nergens alleen maar ‘het leven’. Leven is 
een dynamisch, interafhankelijk, niet eindigend proces, dat zich 
uitstrekt in alle richtingen. Alle levende wezens maken gelijk deel uit 
van die dynamiek en transformeren voortdurend. Het gaat om een 
doorlopend proces dat nooit is begonnen en nooit zal eindigen. 
‘Leven’ eindigt niet met de dood. ‘Het leven’ wel, want dan heb je het 
proces ‘leven’ tot een object gemaakt. Objecten zijn menselijke 
producten en hebben sowieso een begin en een einde. 
Het wordt nog meer ‘eindig’ wanneer je het hebt over ‘mijn leven’ of 
‘haar leven’. Je beweert dan dat je leven ‘bezit’. ‘Leven’ kan je niet 
bezitten het gaat om onpersoonlijke en allesomvattende processen.


-  -21 versie 9.4



Op verkenning


Een uitnodiging


Wat maakt iemand tot een ‘uniek persoon’? Wie of wat is een ‘zelf’? 
In welke zin is het jouw ‘zelf’? Hoe verhoudt dit zich tot het ‘zelf’ van 
anderen? Deze vragen en nog vele andere … worden al duizenden 
jaren gesteld; lang voor onze jaartelling in Egypte, India, China, 
Griekenland. Honderden filosofen in alle culturen hebben er zich over 
gebogen. En toch, toch dienen jij en ik deze vragen steeds opnieuw te 
stellen en ons eigen antwoord te formuleren. Het zijn fundamentele 
vragen naar betekenis, beleving en beeldvorming; naar de relatie met 
jezelf en de relatie met anderen.  
Voor een antwoord tracht je wellicht te verwijzen naar ‘feiten’, vooral 
persoonlijke feiten . Dit soort vragen kan immers niet worden 15

opgelost door een evidence based wetenschap, voor eens en voor 
altijd, voor ieder individu. De (Westerse) wetenschap is in deze zaak 
enkel een van de nuttige hulpmiddelen.  
Er werd al heel veel geschreven over ‘ik’, ‘identiteit’ en ‘zelf’. Wat 
heb ik te bieden dat niet reeds werd aangeboden? Hoe belangrijk is het 
voor jou om een duidelijk beeld te hebben van wie jij ‘bent’, wat jouw 
‘identiteit’ uitmaakt en dat wat jij beleeft en beschouwt als je ‘zelf’? 
Wat houdt een ‘zelf’ dan in en wat niet, en met welke andere 
begrippen valt het begrip ‘zelf’ samen en waarmee niet? Hoe 
communiceer je daar zorgvuldig over met jezelf en met anderen - en 
hoe voorkom je begripsverwarring? Hoe kom je op voor je ‘zelf’? 
Gaat het bij ‘ik’ om een vaste kern, of om een harde kern van je 
‘identiteit’, of wijs je naar je ‘zelf’ als zo’n kern? Kan er een ‘ik’ zijn 
zonder vaste kern?


 Lees meer in Hoe je zelf ‘feiten’ creëert  - Vier soorten feiten15

-  -22 versie 9.4



Indien het begrip ‘zelf’ niet helder is voor jou zijn alle afgeleide 
woorden vaag en alle goede adviezen woorden in de wind. Ik denk 
aan uitspraken als: Ontdek je ware zelf; Ken jezelf; Hou rekening met 
je onbewuste zelf; Druk je authentieke zelf uit; Werk aan je 
zelfontwikkeling; Vind je Hogere Zelf; Vind jezelf terug uit; Ga in 
gesprek met jezelf; Vind jezelf terug uit; etc. 
Hetzelfde geldt voor het begrip ‘ik’, het woord ‘ik’ en alle afgeleide 
woorden. 
16

Jezelf heruitvinden? Welk ‘zelf’ vind jij terug uit?


“Jezelf heruitvinden”, het wordt steeds vaker geroepen en geschreven. 
Hoe doe je dat? Over welk ‘zelf’ heb jij het dan?  
Er is ook meer en meer een spanning rond het begrip ‘identiteit’, 
zowel persoonlijk (Wie ben ik?) als maatschappelijk (Wat betekent het 
een ‘Vlaming’ te zijn? Wat betekent het een ‘Nederlander’ te zijn? Wat 
zijn onze Europese waarden?) 
Wat antwoord jij wanneer men je vraagt: “Wie ben jij?”? Vertelt je 
antwoord iets over je ‘zelf’? Of zegt het meer iets over een van de 
vele aspecten waaruit je ‘identiteit’ is samengesteld? Of gaat het om je 
‘sociale personage’? ‘Ben’ jij je beroep, je geslacht, je relatie tot 
anderen, je sociale rol, je (oorspronkelijke) afkomst, je sociale klasse? 
Of vereenzelvig jij je ‘zelf’ met een van je kwaliteiten of talenten?  
Je antwoord zal alleszins afhankelijk zijn van de persoon die de vraag 
stelt, van de wijze waarop ze wordt gesteld, van de omstandigheden 
en van de context. Je vertelt immers slechts een klein stukje van wie 
jij ‘bent’. Diegene die jouw antwoord hoort weet uit eigen ervaring 
dat je daarmee jezelf niet ‘helemaal’ hebt beschreven. Dat is niet het 
punt. Wat wel een verschil maakt is de wijze waarop jij kijkt naar 
jezelf, naar je ‘zelf’. Je beschrijving geeft namelijk aan waar volgens 
jou je mogelijkheden en grenzen liggen, waar jij de grenzen voelt van 
je ‘zelf’. 


 Over het onderscheid tussen een ‘begrip’ en een ‘woord’ lees: Talen en taalgebruik16

-  -23 versie 9.4



Beschouw je wie je bent vandaag als “Zo ben ik nu eenmaal” of laat je 
ruimte voor veranderingen? Herken je iets als je ‘diepste zelf’? Mag 
dat veranderen in je leven en in welke mate? Herken je binnen in jou 
iets als een ‘kern’, iets dat onveranderd blijft gedurende je ganse 
leven? Wat maakt die ‘kern’ uit en wat doet die? Of is je ‘zelf’ iets dat 
iedere dag groeit, ontwikkelt en verandert? Zoals je lichaam 
herkenbaar blijft maar toch iedere dag verandert? Heb je de over-
tuiging dat je ‘zelf’ niet helemaal van jou alleen is maar ook een stuk 
bevat van een groter geheel? Of werd jouw ‘zelf’ geschonken door 
een hogere instantie? Is het begrip ‘zelf’ voor jou gelijk aan het begrip 
‘ziel’? Of niet, en waar maak je dan het verschil? Valt je ‘zelf’ samen 
met datgene wat jij beleeft als je levens-opdracht, een taak waarmee je 
geboren bent? Voel je een plicht om datgene wat je beleeft als jouw 
specifieke talenten en kwaliteiten - en die je beschouwt als belangrijk 
deel van je ‘zelf’ - te ontwikkelen voor het goed van de groep of de 
maatschappij waar je deel van bent? Onder welke omstandigheden 
ben je niet meer jezelf?


Er zijn zoveel visies op datgene wat met ‘zelf’ of ‘Zelf’ wordt 
uitgedrukt als er religies, filosofische, psychologische en taalkundige 
theorieën bestaan. Slaan de woorden ‘zelf’, ‘authentiek zelf’, ‘ware 
zelf’, ‘Hoger Zelf’, ‘Essentiële Zelf’, ’ziel’, ’persoon’, ‘identiteit’, 
‘ik’, ‘ego’, ‘zelfbewustzijn’, ‘ziel’, e.d. op hetzelfde fenomeen?  17

Deze woorden worden door iedere theorie op een eigen manier 
ingevuld. Er worden hierover eindeloos nutteloze disputen gehouden, 
zelfs oorlogen worden hier voor uitgevochten.  
Slaat het begrip ‘zelf’ op een ‘idee’, een ‘vorm’ of een ‘product’ (een 
object, iets dat je rechtstreeks kunt waarnemen) of op een 
‘proces’ (een dynamiek waarvan je alleen de effecten kunt 

 De meeste mensen die enkel het dagelijks taalgebruik hanteren gebruiken al deze 17

begrippen vlotjes door elkaar. Lees meer over de tien kwaliteiten van taalgebruik en 
het onderscheid tussen ‘dagelijks’, ‘zorgvuldig’ en ‘nauwkeurig’ in: Talen en taalge-
bruik 

-  -24 versie 9.4



waarnemen, zoals bv. de wind)? De vraag naar de juiste definitie van 
het begrip ‘zelf’ is zinloos want die bestaat er niet.


Beleef jij het begrip ‘zelf’ hetzelfde in alle samenstellingen?

- Slaat ‘zelfbeheersing’ op het beheersen van je ‘zelf’ of op het 

beheersen van je emoties en je primaire reacties? Tonen je emoties 
en je primaire reacties jouw ‘zelf’? 
18

- Slaat ‘zelfbewustzijn’ op het bewust zijn van je ‘zelf’ of op 
bewustzijn van wat je nu denkt of doet? Zijn je gedachten of 
handelingen nu je ‘zelf’?


- Slaat ‘zelfkennis’ op het kennen van je ‘zelf’ of op het kennen van 
je kwaliteiten, talenten en tekortkomingen, je kracht en je onmacht. 
Hoeveel van deze elementen maken je ‘zelf’?


- Slaat ‘zelfontwikkeling’ op het ontwikkelen van je ‘zelf’ of op het 
ontwikkelen van bepaalde aspecten van je persoon? Zijn deze 
aspecten je ‘zelf’? 

 Hou rekening met het onderscheid: gevoelens slaat op waarnemingen, emoties zijn 18

de wijze waarop je omgaat met gevoelens.  
Lees meer in de tekst Medeleven Empathie Mededogen

-  -25 versie 9.4



Wat vertel je over jezelf?


Wat je vertelt over jezelf, je levensverhaal, het verhaal over het leven 
vanuit je ‘zelf’, is een constructie, een verhaal ‘over’ jouw leven maar 
het ‘is’ jouw leven niet. Het is zoals het onderscheid tussen enerzijds 
een foto bekijken van een landschap terwijl diegene die de foto nam je 
vertelt over wat zij daar bij voelde en anderzijds zelf in het landschap 
wandelen.  Je verhaal mag dan nog zo nauwkeurig mogelijk zijn, het 19

blijft zeer moeilijk (zo niet onmogelijk) om alle pijnen, kwetsuren, 
angsten, vreugdes en spirituele ervaringen die je hebt beleefd zo weer 
te geven dat de luisteraar of de lezer die mee kan voelen. 
Je distilleert uit een selectie van je ‘levensmateriaal’ een samen-
hangend verhaal. Eigenlijk creëert je levensverhaal jouw ‘identiteit’ 
telkens opnieuw, telkens je vertelt. Je presenteert jezelf als een 
samenhangende persoon. Daar komt de drang vandaan om een ‘rode 
draad’ te vinden.  
Kan het anders gaan? Ja, je kunt bv. een onderscheid maken tussen de 
ontwikkeling van je ‘identiteit’ en die van je ‘zelf’. Sommige mensen 
vertellen hoe ze op een cruciaal moment van hun leven ‘zichzelf’ 
terug hebben ‘gevonden’ of terug hebben ‘uitgevonden’ of 
‘herwonnen’ en zich als een ‘nieuw iemand’ hebben aanvaard.  Soms 20

wordt een scherp onderscheid gemaakt tussen het ‘oude verhaal’ en 
het ‘nieuwe verhaal’. Ze hebben het ‘oude’ afgelegd en het ‘nieuwe’ 
aangetrokken. De vraag daarbij is, wie is diegene die het oude aflegt 
en het nieuwe aantrekt?


 Lees meer over het vertellen van je levensverhaal in: Hoe vertel je je levensverhaal? 19

Je leven in beeld brengen
 Bv. homoseksuele mannen en vrouwen die hun ‘zelf’ jaren verborgen houden achter 20

een geveinsde ‘identiteit’ en die dit op een dag naar buiten brengen. 
-  -26 versie 9.4



Je ontdekt grenzen en leert ‘ik’ zeggen


Hoe groeit het beleven van je ‘zelf’ en je grenzen?


Vanaf de eerste dagen van je leven heb je ervaren dat er tussen jou en 
de bron van warmte en voedsel (in de meeste gevallen je mama) een 
verbinding bestaat. Gaandeweg heb je innerlijk vastgelegd dat die 
verbinding bestaat uit fysiek contact, oogcontact, contact via geluiden, 
wellicht ook contact via geuren. Wanneer je werd gevoed heb je vast 
en zeker lichaamstemperaturen, geluiden en geuren ervaren. 
Langzaamaan ontdekte je dat naast een fysieke verbinding en een 
fysiek contact, je ook een emotionele verbinding had met je ma en je 
pa. Iedere aanraking, ieder geluid en ieder gevoel heeft je geholpen 
om jezelf te onderscheiden van alles om je heen en om je ouders te 
ontdekken. Een ‘verbinding’ is maar mogelijk wanneer de twee 
personen niet één zijn, wanneer er een afscheiding is. Een kind wordt 
pas een autonoom mensje wanneer het de grens ervaart. Bij een 
afscheiding is er sprake van een wand,  een ‘onderscheidingswand’. 
Eigenlijk was je van bij het begin van je leven bezig je af te scheiden 
van je moeder en daartussen een ‘wand’ te creëren. De grens werd 
voor jou steeds reëler. Je kon ze voelen wanneer je ma of je pa je de 
eerste keer achter liet bij je grootouders, het kinderdagverblijf of de 
babysit.  
Je werd niet geboren met de beleving van grenzen of een wand. Die 
beleving kreeg je via de interactie met je verzorgers en andere 
volwassenen.  
Later zal je het onderscheid ontdekken tussen ‘verbinding’ en 
‘binding’ (fysiek, emotioneel, intellectueel, sociaal) en ga je ervaren 
wat je moet doen om je grenzen te verleggen en los te komen van een 
(te sterke of ongewenste) binding. Je gaat ontdekken dat je bepaalde 
grenzen, verbindingen en bindingen zelf creëert en dus ook zelf kunt 
wijzigen. Je leert dat het goed is om je in bepaalde relaties af te 

-  -27 versie 9.4



schermen en je grenzen te verdedigen. 
Een grens betekent dat je op die plek een ander ontmoet, een ander 
‘raakt’, letterlijk of figuurlijk. Een grens is een ‘raak-vlak’. Bij elke 
ontmoeting kon je het raakvlak gewaarworden, aftasten, beperken of 
vergroten. Dat raakvlak is de plek van de verbinding. Een grens, zo 
leerde je,  kan zowel een ‘afscherming’ zijn, als ‘bescherming’, als een 
‘verbinding’. 


Als kind leerde je heel veel grenzen en het was niet steeds duidelijk of 
die bij jou horen of niet. Enkele voorbeelden. 
Je leerde als kind je fysieke grenzen en vooral om die te verleggen. Je 
leerde kruipen, lopen, klimmen, springen, fietsen, vallen en voort gaan 
en je leerde om steeds verder te gaan, een doel te bereiken dat verder 
van je af ligt. Daarin werd je aangemoedigd door je ouders en je 
verzorgers. Tot op de dag dat zij het ‘te ver’ vonden. Dan hielden ze je 
tegen, waarschuwden je voor gevaar dat jij niet zag. “Niet te hoog 
klimmen, schatje.”, “Niet te dicht bij de vijver”, “Niet te snel fietsen.” 
Door al die waarschuwingen te verinnerlijken leerde je dat die grens 
bij jou hoort en niet bij de bezorgde ouder (al is de werkelijkheid net 
andersom!). “Ik kan dat niet.” is vaak een gevolg van de vele 
waarschuwingen die je als kind kreeg. 
Je leerde als kind je emotionele grenzen. Je mocht schreien tot  … “Nu 
is het genoeg.” Je leerde dat er grenzen zijn aan het uiten van je 
gevoelens. Je had als kind niet door dat dit cultureel bepaalde en 
sociaal opgelegde grenzen zijn. Vele jaren later hoor ik volwassenen 
zeggen “Mijn gevoelens tonen, dat past niet bij mij. Zo ben ik niet.” 
Zij zijn zich niet bewust dat hun uitspraak het resultaat is van een 
aangeleerde houding. 
Je leerde als kind dat er gender grenzen zijn. Je werd aangeleerd dat 
dit een ‘jongen’ en dat een ‘meisje’ is zonder verdere uitleg. Je moest 
gaandeweg zelf uitmaken waar die woorden op slaan. Je bent zelf of 
een meisje of een jongen of een ‘ik weet niet zo zeker wat’ en daar 
hoort bepaald gedrag bij en ander gedrag niet. Opnieuw, als kind was 

-  -28 versie 9.4



het niet duidelijk dat het sociaal opgelegde normen zijn (en dat ze dus 
niet bij jou horen (!) maar bij de normen van anderen, van de 
gemeenschap). 
Je leerde als opgroeiend kind dat er intieme grenzen zijn. Je voelde dat 
het niet o.k. is wanneer iemand je té intiem knuffelde. Vooral als tiener 
zal je deze grens ervaren want meerdere leeftijdgenoten willen jouw 
grens ‘verkennen’. Je wordt geconfronteerd met het raakvlak tussen 
jouw intenties en de intenties van de ander, tussen jouw normen en de 
normen in de gemeenschap. Intiem zijn kan ook slaan op de vragen 
die je stelt of de opmerkingen die jij maakt. Je mag niet zo maar té 
persoonlijke vragen stellen. 
Je leerde als kind dat er sociale grenzen zijn, dat er bv. een grens is 
tussen de groep volwassenen en de groep kinderen. Soms werd je als 
kind ook thuis niet toegelaten bij een gesprek tussen volwassenen.  
Soms werd een sociale grens scherp aangegeven wanneer iemand 
wees op een ‘bijzonderheid’ bij jou (een handicap, een gebrek, een 
uiterlijk kenmerk) of dat je kind bent van een bepaald ‘soort 
ouders’ (kansarmen, migranten) en daardoor niet tot ‘onze groep’ 
behoort. 
Je leerde als kind dat je er een hiërarchische grens bestaat. In de klas 
is er een plek voor de kinderen en een plek voor de volwassene 
vooraan. Tussen de kinderen onderling is er vrij vroeg sprake van 
hoger—lager, wie waar mag zitten, wie iets mag doen en wie niet. Je 
leerde zo dat je een eigen plek hebt in de groep en dat die plek 
begrensd is en dat dit te maken heeft met jou, met wie jij bent (terwijl 
het sociaal opgelegde grenzen zijn). 
Je leerde als kind je landschappelijke grenzen, d.w.z. plekken in de 
omgeving, het landschap, waar jij wel gewoon aanwezig mocht zijn 
en andere die niet ‘van jou’ zijn. “Dit is niet voor kindjes.” In de stad 
is dat bv. het voetpad en de rijweg voor auto’s. In het park zijn dat de 
aangelegde wegen en het plantsoen versus de vijver. Er zijn plekken 
waar je als kind niet mocht komen, bv. een paleis of een bankgebouw. 

-  -29 versie 9.4



Jij werd daardoor begrensd, niet de plek, want anderen mogen 
klaarblijkelijk daar wel binnen!


Binnen en buiten en ‘ik’


Je leerde wat ‘binnen’ jou leeft en wat ‘buiten’. jou leeft. De 
verschillende grenzen reiken tot waar jij jouw ‘binnen’ en ‘buiten’ 
situeert. Het beleven van ‘binnen’ en ‘buiten’ heeft als gevolg: de 
creatie van een vast referentiepunt in jou van waaruit jij waarneemt, 
nadenkt, beslissingen neemt en handelt. Je gebruikt het woordje ‘ik’ 
omdat je dat erg jong werd aangeleerd. Later gebruik je het woord 
‘zelf’.  
Je ‘ik’ werd al vrij vroeg in je leven een referentiepunt. Als kleuter 
leerde je jezelf aanduiden met ‘ik’. Je beleefde dat je de mensen en de 
situaties tegemoet trad vanuit dat punt. Je leerde dat er een afstand is 
tussen je ‘ik’ en ‘de ander’. Dat oefende je bv. op je twee  jaar vlot 
door op alles “Nee” te zeggen. 
De volwassenen leerden jou aan dat je tegen de mensen en de dingen 
aan kijkt, als een buitenstaander. ‘Er tegenaan kijken’ mag je letterlijk 
nemen, je was immers veel kleiner dan vele mensen om je heen. Je 
moest heel vaak ‘opkijken’, letterlijk. De ganse wereld situeerde je 
‘buiten’ jou. Soms was dat als peuter bevreemdend wanneer je plots 
pijn voelde die van ‘binnen’ lijkt te komen. 
Je beleefde jezelf, diegene naar wie je leerde te verwijzen als ‘ik’, als 
een begrensd fenomeen, ‘iets’ binnen grenzen. De grens is in het begin 
nog vaag. Voor sommige peuters valt hun dierbaarste knuffeldier 
binnen die grenzen en er niet er buiten.


-  -30 versie 9.4



Je ‘ik-wand’


Wie ‘ben’ jij?


De vraag is: naar wie wijs je wanneer je ‘ik’ zegt? Gaat het om jouw 
beleving als de persoon tegen wie de volwassenen praten? Wijs jij 
naar je ‘identiteit? Of wijs je in de richting van je ‘zelf’? Of vallen 
‘ik’, ‘identiteit’ en ‘zelf’ voor jou samen? Is ‘ik’ dan niet meer dan een 
aanwijzend voornaamwoord? 
“Wie ben jij?” Voor sommigen is dit een vervelende of een lastige 
vraag. Wat moet je daar nu op antwoorden? Je kunt honderd zaken 
vertellen over jezelf. Vertel je waar je bent geboren, in welk gezin, in 
welk land? Waar je bent opgegroeid, in welke familie, in welk land? Is 
het belangrijk hoe je wordt genoemd en aangesproken? Welke 
opleidingen je wel of niet hebt genoten? Wat je hoogst gehaalde 
diploma is? Met wie je relatie hebt? Dat je ouder bent en voor 
kinderen zorgt? Wat je karakter is of wat anderen zeggen dat jouw 
karakter is? Vertel je wat je doet om een inkomen te verwerven? Toon 
je wat jouw passie is? Je hobby’s? Vertel je wie je bent in functie van 
wat je vermoedt dat de ander graag wil weten? 
Innerlijk stel jij misschien jezelf de vraag: “Ben ‘ik’ die honderd 
kernmerken, delen en aspecten samen?”


Je ‘ik-wand’


Wanneer je verwijst naar je 'ik', wijs je niet alleen naar je fysieke 
lichaam, je bedoelt dat je een ‘persoon’ bent, iemand die zichzelf in al 
zijn aspecten als een eenheid beleeft binnen een reeks grenzen, om het 
even hoe groot de afstand is tussen je middelpunt van het ‘ik’ en de 
uiterste grens.  
Die begrenzing noem ik, naar analogie met de celwand of het 
celmembraan, je ‘ik-wand’. Alle levende wezens hebben voor hun 
autonomie een wand gecreëerd.


-  -31 versie 9.4



Maturana, Humberto en Varela, Francesco: “Het creëren van een 
wand is een mechanisme in de natuur dat levende wezens zelf 
uitvoeren om tot autonome systemen te worden. Het meest 
karakteristieke kenmerk van een autopoeisisch systeem  is dat het 21

zich zogezegd omhoogtilt aan zijn eigen schoenveters en zich door 
middel van zijn eigen dynamiek onderscheidt van zijn omgeving. 
Levende wezens - van eencelligen tot de mens - worden 
gekarakteriseerd door hun autopoietische organisatie.  
Qua structuur verschillen ze van elkaar, maar qua organisatie zijn ze 
aan elkaar gelijk. 
Wat levende wezens onderscheidt van andere systemen, is dat zijzelf 
het enige product van hun organisatie zijn, dat wil zeggen: er bestaat 
geen scheiding tussen producent en product. Het ‘zijn’ en het 
‘handelen’ van een autopoietische eenheid zijn onscheid-baar en dat 
is wat de specifieke aard van hun organisatie, als levend systeem, 
bepaalt.” 
22

Het begrip ‘ik-wand’ dat ik introduceer is een beeldspraak dat slaat op 
het geheel van je verschillende grenzen: je fysieke grens, je gevoels-
grens, je emotionele grens , je intieme grens, je intellectuele grens, je 23

psychische grens, je energetische grens, je waarnemingsgrens, je 
relationele grens, je sensuele grens, je sociale grens, je spirituele 
grens, en nog meer grenzen.  
Je ik-wand, is geen vast gegeven dat samenvalt met je fysieke 
lichaam. Je ik-wand ontstaat door een dynamiek die zowel van 
‘binnen’ naar ‘buiten’ werkt als omgekeerd. Het is een interactief 
systeem. De wand is erg dynamisch en beweeglijk en situeert zich 
daar waar jij je grenzen legt op ieder concreet moment, in de 
verschillende contexten. Bij iedere ontmoeting kan dit verschillen. 
Voor sommigen valt hun fysieke grens samen met de buitenste 

 Autopoeisis, uit het Grieks: auto = zelf + poiein = maken21
  Maturana, Humberto en Varela, Francesco, De boom der kennis - Hoe wij de wereld 22

door onze eigen waarneming creëren, Uitg. Contact 1988, 
 Over het belangrijke onderscheid tussen ‘gevoelens’ en ’emoties’ lees je meer in de 23

tekst Medeleven Empathie Mededogen
-  -32 versie 9.4



huidcellen. Anderen beleven hun fysieke grens op een kleine of 
grotere afstand van hun lichaam.


Je ik-wand creëer je in interactie met anderen én met je omgeving. De 
verschillende grenzen die jij hanteert worden zichtbaar voor anderen 
en voor jezelf via jullie interacties. Afhankelijk van de situatie zal je 
bv. je fysieke grens toch dichter bij je lichaam beleven, bv. wanneer je 
geklemd staat tussen andere mensen in een overvolle trein. Hetzelfde 
geldt voor al je grenzen. Waar die zich situeren voor jou is afhankelijk 
van jouw beleving, de personen waarmee je op dat ogenblik in 
interactie bent én de context. Waar jouw ‘buitengrens’ zich situeert 
werd je in veel gevallen aangeleerd want je hebt geleerd hoe te 
reageren bij ontmoetingen.


Enkele persoonlijke ervaringen met mijn ik-wand 
• Op een receptie komt iemand die ik niet ken erg dicht bij mij staan 
en spreekt me aan met mijn voornaam om dan ongevraagd zijn 
mening te geven. (Alle deelnemers hebben een badge gekregen met 
daarop hun voornaam) Ik voel me ongemakkelijk en zet een pas 
achteruit. Ik ervaar dit als een ongewenste nabijheid. Er is een grens 
overschreden, echter niet alleen een fysieke grens. Ik merk dat ik als 
‘persoon’ niet word gerespecteerd. Er is immers ook een relationele 
grens. Niet iedereen mag me zomaar als een ‘beste vriend’ benaderen.


-  -33 versie 9.4



• Ik zit in de trein en lees een boek. Even verderop geniet iemand van 
zijn favoriete muziek echter zonder oortjes. Dat betekent dat iedereen 
mee mag genieten van de muziek. Ik sta recht en vertel de persoon dat 
ik lees en vraag op een vriendelijke toon om het volume lager te 
zetten. Eerst is er verzet maar wanneer hij de blikken van de andere, 
zwijgende, reizigers ziet gaat het volume lager. Terug op mijn plaats 
voel ik dat er een ‘geluidsgrens’ bestaat voor mij: welke geluiden laat 
ik wel toe en welke niet, in welke situatie? 
• Ik heb vaak gereisd in India en ervaren hoe veel mensen er anders 
omgaan met hun persoonlijke ruimte en die van anderen. Ik verblijf in 
de hoofdstad Delhi. Ik neem daar vaak de metro, dat is snel en handig. 
Bij een rit in een overvolle trein, kreeg ik een zitplaats aangeboden (ik 
lijk een beetje op een oude man). Wanneer de trein een scherpe bocht 
neemt verliezen meerdere mensen hun evenwicht. Een man komt op 
mijn schoot terecht. Hij lacht en beslist om … te blijven zitten. 
Iedereen lacht. Ik heb het moeilijk met het fysiek contact. Niet alleen 
mijn fysieke grens is overschreden maar ook mijn persoonlijke ruimte. 
• Mijn kleindochter van twee kan erg geconcentreerd spelen. Toch 
gebeurt het dat ze tijdens het spel plots haar wijsvinger naar haar oor 
brengt en zegt: “Hoort” Dan is het mijn opdracht om te ontdekken 
waar zij naar verwijst. Ditmaal was het een hondje dat ‘ongerust’ 
blafte, buiten, ver weg. Vaak luistert ze aandachtig naar de geluiden 
in haar omgeving. Van jongs af aan viel het me op dat ze een scherp 
gehoor heeft. Haar gehoorgrens ligt erg ver. Haar aandacht en haar 
‘oor’ reiken zeer ver. Die verre geluiden zijn ‘van haar’, tot daar reikt 
haar grens, haar wereld.


Heb jij gelijkaardige ervaringen, prettige, onaangename, vervelende of 
ronduit agressieve ervaringen? Neem ze even terug in herinnering. 
Welke grenzen werden er geraakt? Hoe herken je ze? Hoe flexibel zijn 
ze? In welke omstandigheden gelden ze uitdrukkelijker dan in andere? 
In welke context ervaar je je gevoeliger dan anders?


-  -34 versie 9.4



De twee kanten van het verhaal


Door je ik-wand kan je én ‘jezelf’ onderscheiden van ‘de anderen’ én 
de anderen zien als afzonderlijke mensen. Op dat onderscheid en die 
autonomie is onder meer ons sociaal-, economisch- en juridisch 
systeem gebouwd. We kunnen verantwoordelijkheid, aandeel, bezit of 
schuld toewijzen aan iemand. We kunnen afspraken maken en eisen 
dat die door dezelfde persoon worden nagekomen. 
De ik-wand geeft je vrijheid en ruimte en tegelijk een gevoel van 
veiligheid en geborgenheid. Binnen die wand ben je veilig. Dan ervaar 
je de wand als ‘afscherming’. Je kunt je steeds terugtrekken in 
‘jezelf’. Je kunt je daarbinnen verschuilen wanneer je je bedreigd 
voelt. De ik-wand laat bv. toe om in stilte te mediteren. Wie wil 
mediteren sluit verschillende grenzen af. 
De ik-wand laat creativiteit toe. Je hoeft niet te doen wat de anderen 
doen, je mag anderen op een afstand houden. Zo ontdek je dat je 
binnen je ik-wand je talenten vindt en dat je daar mee ‘naar buiten’ 
dient te komen om ze te kunnen ontwikkelen. Sommigen ontdekken 
de kunstenaar in zichzelf en dat ze buiten de hun aangeleerde grenzen 
moeten treden.


De andere kant van het verhaal betekent echter dat je door het creëren 
van een ik-wand je tegelijk je hebt afgesneden van de ander. Althans 
in je beleving ben je afgescheiden want je bent niet ‘oneindig 
autonoom’. Je kunt als individu wel autonoom ademen maar de lucht 
(en de luchtvervuiling) deel je met alle levende wezens op aarde. Alle 
levende wezens zijn omgeven door lucht, lucht kent geen grenzen. Je 
bent afhankelijk van lucht rond jou en in je lichaam zoals een vis 
wordt omgeven door water. Niemand beschikt over een eigen 
luchtbel.  24

Door de ik-wand creëer je een ‘ik—zij’ relatie en heb je als opdracht 
(de opportuniteit? de uitdaging? de moeilijkheid? het probleem?) om 

 Daarom is het verkopen en kopen van ‘schone lucht’ zo’n pervers idee.24

-  -35 versie 9.4



de verbinding daartussen te verzorgen, en wel zo dat je er beiden 
‘vollediger’ door wordt én zo dat je beter je ‘zelf’ kunt ontwikkelen en 
uitdrukken buiten die wand, in het open, vrije gebied in het midden. 
25

De sterke nadruk op je autonomie heb je vanuit het aangeleerde, 
alomtegenwoordige lijnig-causaal denken. Een denken dat sterk is in 
het onderscheid maken tussen fenomenen om ze vervolgens in stukjes 
te verdelen en ze te onderzoeken. 
Wanneer je systemisch kijkt zie je dat je als ‘autonoom systeem’ een 
interafhankelijk en actief deel bent binnen meerdere ‘omvattende 
systemen’ die op hun beurt interafhankelijk en actief deel zijn van het 
‘totale systeem’.  
Vanuit een lemniscatische visie zie je dat de ik-wand geen ‘hard 
gegeven’ is (letterlijk en figuurlijk). Je wand bestaat uit je beleving en 
door het te benoemen. Je autonomie is een creatief proces dat ieder 
moment zichzelf schept vanuit die interafhankelijkheid. De ik-wand 
heeft zo bekeken geen vorm, geen consistentie, geen vastheid. In 
werkelijkheid bestaat ze niet zonder dat jij ze creëert. De ik-wand is 
een menselijke creatie omdat de mens nood heeft aan autonomie. 
26

Je bent een ‘autonoom systeem’  
binnen het grotere systeem van het leven  

en dat werkt dankzij de ‘autonomie’ van alle 
levende wezens tegelijk met hun 

interafhankelijkheid.


 Lees meer in: Hoe hou je het gesprek ‘in het midden’?25

 Lees meer over de lijnige manier van kijken, de systemische visie en het lemnis26 -
catisch grondpatroon in de tekst Drie grondpatronen om je leven te be-leven

-  -36 versie 9.4



Flexibel omgaan met de ‘doorlatendheid’ van je ik-
wand


Je ik-wand functioneert zowel voor het verkeer van ‘buiten’ naar 
‘binnen’ als voor de stroom van ‘binnen’ naar ‘buiten’. Je beslist wat 
en hoe je iets uitdrukt, op welke wijze je iets toont of doorgeeft. Jij 
beslist hoe jij je openstelt voor wat vanuit de ander naar jou komt en 
hoe je dat ontvangt. Jij beslist hoe doorlatend je ik-wand is. D.w.z. jij 
bepaalt (ook weer aangeleerd) hoe groot of hoe klein de openingen 
zijn in je ik-wand én in welke richting ze op dit moment werken, naar 
binnen of naar buiten gericht. Op ieder moment kan je dit wijzigen. Je 
leert in het leven dat je beschikt over de mogelijkheden om je ik- 
wand meer of minder doorlatend te maken.  
Het is deel van de aan te leren levensvaardigheden om flexibel te 
kunnen omgaan met je ik-wand. 

• Je kunt je helemaal openstellen en dan neem je alle indrukken van 
buiten onmiddellijk in je op zonder terughouding, zonder kritische 
reflectie. Je neemt ze dan ongefilterd binnen je wand. Er komt dan 
teveel binnen (informatie, emotionele signalen, geluiden, geuren, 
beelden, enz.) en je laat teveel ongecontroleerd naar buiten vloeien 
(gedachten, gevoelens, emoties, enz.). Onnodig te zeggen dat de kans 
groot is dat je dan overspoeld wordt. Alles wat je opneemt binnen je 
ik-wand moet je immers een plaats geven en je moet er iets mee 

-  -37 versie 9.4

© Francis Gastmans



doen.  Alle levende wezens hebben een systeem om dat wat ze 27

opnemen te ‘verteren’ of te ‘verwerken’ en de afvalstoffen te 
verwijderen. ‘Er helemaal niets mee doen’ betekent dat je de ervaring 
wegstopt op een ‘vergeet-plek’ (die zichzelf niet vergeet!). 
Zo’n volledig open houding kan wél heerlijk aanvoelen wanneer je bv. 
ontspannen ligt in een grasveld en naar de wolken kijkt of wanneer je 
wandelt in een bos. 
In de omgekeerde richting betekent een volledig open wand dat je op 
iedere impuls reageert met een onmiddellijke, primaire reactie; dat je 
gevoelens en emoties ‘uitbraakt’; dat je gedachten zonder meer 
verbaal en non-verbaal er uit gooit; dat je geen rekening houdt met 
hoe de ander kan of zal ontvangen wat je in haar richting stuurt. 
• Je kunt je wand ook beperkt open stellen. Dan neem je de indrukken 
die op je af komen maar in beperkte mate op. Je zult ze eerst door een 
filter halen; je zult ze meer of minder aandachtig of kritisch bekijken 
alvorens binnen te laten. 
In de omgekeerde richting zal je omzichtiger tonen wat er in je leeft. 
Je zult niet op iedere impuls ‘spontaan’ re-ageren. je zult aandacht 
hebben voor de sociale ‘spelregels’ in de context waar je op dat 
ogenblik bent. 
• Wanneer het nodig is, kan je je wand volledig sluiten of zeer hard 
maken zodat er niets naar binnen kan. Je weigert dan om iets op te 
nemen, je weigert ieder contact (fysiek of emotioneel of psychisch of 
sociaal). Soms ervaar je de interactie zo agressief (fysiek, emotioneel, 
psychisch, sociaal) alsof iemand met veel kracht toch iets binnen jouw 
wand wil duwen. Bijvoorbeeld wanneer iemand je wil overtuigen of 
niet ophoudt om jou te dwingen op een bepaalde manier te kijken en 
te reageren of wanneer iemand je fysieke integriteit bedreigt. Dan voel 
je dat je je grens (je ik-wand) sterk moet verdedigen. 
In de omgekeerde richting is het soms nodig om je volledig af te 
sluiten en niets naar buiten te laten ontsnappen. Zwijgen en niet 

  Lees meer in: Hoe je zelf ‘feiten’ creëert. Vier soorten feiten27

-  -38 versie 9.4



handelen is dan de boodschap.  
Té nauwe of té gesloten grenzen hebben als nadelen: je mist kansen 
die worden aangeboden; je neemt niet waar wat er zich aandient; je 
groeit op zonder verwondering; je toont niet wat er in jou zit en wat je 
wilt delen; je bereikt niet wat je wilt bereiken; enz. 
De schaduwzijde is dat wanneer je dermate bang bent of zelf-
vertrouwen mist dat je voortdurend je ik-wand erg gesloten houdt. 
Dan beleef je je wand als een ‘schild’ of een ‘afscherming’. Je loopt 
dan rond met de vraag “Hoe bewaak ik mijn grenzen?” 
28

Hoe je omgaat met je ik-wand en met die van de anderen kan je 
aanleren, afleren, wijzigen, herzien, herijken. Je bent niet verplicht om 
je steeds open te stellen, noch ben je verplicht om voortdurend de 
openingen te vernauwen. Hoe je het vandaag doet, heb je geleerd. Het 
is aangeleerd gedrag. Je ouders, familie, opvoeders, leraren, mentors, 
predikers, enz. toonden je waar je je wel of niet voor mag of moet 
openstellen en waar je je wel of niet mag en moet tegen verzetten. 
Flexibel omgaan met je ik-wand houdt in dat je zicht krijgt op de 
‘openingen’ die jij toelaat in je wand. Daar spelen flink wat sociale 
normen in mee. Zo leven veel mensen met de norm dat je niet gewoon 
‘nee’ mag zeggen, zonder je er voor te verantwoorden. Dit is een 
belemmerende overtuiging. 
Wanneer je vaardig omspringt met je ik-wand, zal je makkelijker 
datgene wat naar je toekomt eerst nog even buiten jou kunnen houden. 
Het flexibel hanteren van je ik-wand is belangrijk wil je leren om de 
zaken 'in het midden' te laten liggen. Je laat het eerst even 'in het 
midden' liggen (2) alvorens te besluiten wat je er mee doet, alvorens te 
kiezen hoever je je er voor wilt openstellen.  
29

 Lees het bericht van 13/9/21: Acht vragen (14) Hoe bewaak ik mijn grenzen?28

 Lees meer in: Hoe hou je een gesprek ‘in het midden’?29

-  -39 versie 9.4

https://francisgastmans.com/2021/09/13/acht-vragen-14-hoe-bewaak-ik-mijn-grenzen/


Of jij je ik-wand ziet als ‘afscherming’ dan wel als ‘raakvlak om te 
verbinden’, hangt niet alleen af van de interactie met de ander. Het 
gesprek dat je hebt met jezelf (met je ‘zelf’) bepaalt in grote mate het 
beeld. Zelfvertrouwen (vertrouwen in je ‘zelf’) is de basis om 
vertrouwen te kunnen krijgen. Zelf-mededogen kan je daar bij 
helpen.  Klagen, zielig doen, anderen verwijten, e.d. helpt niet, 30

integendeel. Wanneer je de grenzen ziet als een ‘afscherming’ is de 
kans groot dat je een defensieve houding aanneemt of zelfs 
(onbewust) een aanvallende houding. In beide gevallen is dit een 
‘zwakke’ positie. Wanneer je je grenzen ziet als een ‘verbinding’ is de 
kans groot dat je zoekt naar mogelijkheden om op een gezonde manier 
te verbinden en dit uit te stralen.


Afhankelijk van de context ga je een andere gewenste afstand ervaren 
tussen jou en de anderen waarmee je op dat ogenblik in interactie 
bent. Je beleeft een grens duidelijker op het ogenblik dat je meent dat 
je die moet beschermen of verdedigen. Je beleeft je grenzen (fysieke, 
emotionele, psychische, enz.) het sterkst wanneer die brutaal worden 
benaderd of wanneer er gevaar dreigt. Voor een vlotte interactie is het 
nuttig om flexibel en respectvol om te gaan met je ik-wand en met de 
grenzen van de ander (haar ik-wand). Soms is het goed dat je minder 
doorgang verleent aan de emotionele buien of stormen die in jou 

 Lees de paragraaf over mededogen in de tekst Medeleven Empathie Mededogen30

-  -40 versie 9.4

© Francis Gastmans

1

2



woeden. Het is vaak meer dan nuttig om minder luikjes in je wand te 
openen voor je primaire reacties. Anderzijds, wanneer het van binnen 
'kookt' of sterk stuwt en je vernauwt de openingen in de wand tot 
kleine spleetjes … komt alles er met meer kracht uit (denk aan een 
fluitketel of aan een tuinslang). 
Behalve het leren hanteren van je ik-wand vergt dit ook het leren 
effectiever je fysieke, gevoelsmatige en emotionele energie te 
hanteren. Energie is op zich neutraal, hoe je het inzet bepaalt of het 
positief en constructief wérkt dan wel negatief en destructief.


Meerdere ‘vensters’ en plekken om te verwerken


Wanneer je waarneemt kies je welk ‘venster’ je gebruikt: welke 
zintuigen gebruik je en waar verwerk je de input (in het hoofd, het 
hart of in het handelen)?. 
Je kiest in welke mate je de ‘vensters’ open laat staan. Door het 
gegeven dat de ingang van vier fysieke zintuigen zich in je hoofd 
bevindt (zien, horen, ruiken, proeven) hanteer je het hoofd met een 
bevoorrechte positie. Je hebt daarenboven de indruk dat alle input in 
je hoofd wordt verwerkt. Om fysiek te voelen heb je je huid en je 
handen en voeten nodig. Fysiek voelen legt de link met voelen met het 
hart. Maar je kunt ook zien en horen met het hart, zelfs al zie en hoor 
je fysiek minder met je ogen en je oren. Het hart is een zintuig! 
Waarnemen vanuit het handelen doe je wanneer je iets met de ander 
samen doet en je aandacht gaat naar de fysieke activiteit van het 
samen handelen (bv. samen sporten, zingen in koor, samen dansen, 
samen een huis bouwen, samen een tocht ondernemen). 
De gewone stand van de ‘vensters’ is open, je sluit ze minder of meer 
wanneer je geen input wilt vanuit een of enkele van die richtingen. 
Wanneer je bv. mediteert of een boek leest zal je een aantal ingangen 
sluiten. 
Het overwicht van het verwerken van alle input in het hoofd, het 
rationeel verwerken, is een aangeleerde en voortdurend bevestigde 

-  -41 versie 9.4



houding (rationele, analytische intelligentie). Toch wordt alle input 
tegelijk in het hart en in het handelen verwerkt. Alleen, het gebeurt 
onbewust, je geeft er geen aandacht aan omdat het jou niet werd 
aangeleerd en je het niet hebt geoefend. Pas in de jaren negentig 
kwam er aandacht voor emotionele intelligentie. Voor sociale, creatie-
ve en praktische intelligentie zijn er nog te weinig pleitbezorgers.


Wie beleef je binnen je ik-wand?


Bij de vraag “Wie ben je?” of “Wie ben ‘ik’?” kijk je naar wat er zich 
binnen je ik-wand afspeelt. Als kind reeds ervaar je dat er binnen je 
wand ‘iemand’ leeft; het lijkt er op dat vanuit één punt alle keuzes 
worden gemaakt en beslissingen worden genomen. “Dat ben ‘ik’ dus.” 
is een logische gevolgtrekking. Via je leerproces en de interactie met 
anderen worden begrippen als ‘karakter’, ‘persoonlijkheid’, ‘talenten’ 
en ‘handicap’ e.d. deel van je woordenschat. Deze begrippen wijzen 
op processen binnen je ik-wand. Toch worden ze al vrij snel, onder 
invloed van je omgeving, tot ‘objecten’ gemaakt. Je leert dan dat je 
een bepaald karakter ‘bent’ en dat je een bepaalde persoonlijkheid 
‘bent’. Sommigen wijzen er op dat je bepaalde elementen van je 
voorkomen en gedrag reeds bij je geboorte hebt meegekregen als 
‘harde gegevens’, via de genen. “Je bent helemaal je grootvader.” 
Anderen zullen er op wijzen dat wat er zich binnen de ik-wand 
afspeelt voor het grootste gedeelte aangeleerd is. Gaandeweg in je 
leven neem je bepaalde patronen in je gedrag waar en herken je ze 
vaker. Je vertrekt niet iedere dag van nul. Je bouwt op, je ontwikkelt, 
echter niet toevallig of zonder een voor anderen herkenbare lijn. Je 
ontdekt binnen jou zaden voor talenten die klaar liggen om te 
ontwikkelen, net zoals er zaden zijn voor belemmeringen. Je kunt vele 
kanten op, afhankelijk van de steun die je krijgt van je omgeving. Je 
voelt dat je ‘binnenkant’ niet verder kan zonder een positieve 
‘buitenkant’.


-  -42 versie 9.4



Wanneer je praat over ‘ik’, wijs je dan op het geheel van elementen 
die zich binnen je ik-wand bevinden? Je ik-wand bouw je op, 
onderhoud je of verander je in interactie met wat zich ‘buiten’ jou 
bevindt. Ieder moment is er een fysieke, rationele, emotionele 
uitwisseling. De externe invloed heeft een zeer grote impact op wat er 
zich binnen je ik-wand afspeelt. Je oordeelt, besluit, leert, maakt 
keuzes, beslist en handelt niet louter op basis van wat zich binnen in 
jou afspeelt. Is je ‘ik’ beperkt tot wat er zich binnen de ik-wand 
afspeelt of maakt het evenzeer deel uit van de wereld van interacties 
daar buiten? Is je ‘ik’ enkel van jou alleen of is het het resultaat van de 
interacties? Hoe autonoom is je ‘ik’ werkelijk? Kan er een ‘ik’ bestaan 
zonder de ander?. 
“Wat is er dat gedurende gans mijn leven onveranderd blijft?” is een 
vaak gestelde vraag. Als mens zoek je binnen je ik-wand naar een 
‘vast punt’, een ‘ik’, een ‘kern’, een ‘ziel’, een ‘geest’ of een ‘zelf’. 
Afhankelijk van je grondpatroon kom je uit bij: a) ’het’ is er, er is een 
duidelijk afgebakend ‘iemand’, ‘iets’ wat het louter fysieke overstijgt 
(lijnig patroon); of b) wat er ‘is’ beweegt veelzijdig, in verschillende 
richtingen en is dynamisch, maar toont daarin een vast patroon 
(systemisch patroon); of c) er ‘is’ geen onveranderlijk vast punt maar 
ieder moment ‘verschijnt’ er een ‘beleefd middelpunt’, voor de een 
nauw verbonden met het eigen lichaam voor de ander zeer wijds 
verbonden (lemniscatisch patroon). 
31

Is de homunculus terug?


Soms heb ik het gevoel dat we terug zijn bij de tijd dat men zich 
voorstelde dat het ‘ik’ een centrale sturende figuur is, een persoontje 
die de controle heeft over alle gevoelens, gedachten en handelingen 
het verhaal van de homunculus. Een ’mannetje’ in ons lichaam is een 
zeer oude voorstelling; ze is terug te vinden in veel voorstellingen 
door de eeuwen heen in veel culturen. In dat beeld woont het ‘ik’ 

 Meer in de tekst Drie grondpatronen om je leven te be-leven31

-  -43 versie 9.4



ergens in het lichaam. 
In de negentiende eeuw kwam met de opkomst van de psychologie 
een reeks verhalen tot stand die vertelden over verschillende ‘ik-ken’ 
in ons lichaam: een ‘hoger ik’, een ‘lager ik’, een ‘ego’, het ‘bewuste 
ik’ en het ‘onbewuste ik’, enz. ‘Ik’ en ‘zelf’ vielen voor velen toen 
samen.


Sommige psychologen, coachen en begeleiders hanteren technieken, 
beelden en opstellingen waarbij ze houten blokjes of Lego poppetjes 
inzetten. Dit is best creatief. Het nadeel is echter dat door het spel op 
deze manier te spelen hiermee onbewust een oud beeld van de mens 
en van het ‘ik-bewustzijn’ wordt doorgegeven. Zowel bij de fysieke 
opstellingen als bij de tekeningen of de opstelling van poppetjes wordt 
een ik-figuur als ‘representant’ in het midden geplaatst. Daarrond 
komen voorwerpen die de context uitbeelden wat als de ‘ik-grens’ 
wordt aangeduid of personen waarmee de ik-figuur interactie heeft. 
Het beeld suggereert dat de ‘grens’ een constructie is alleen van de ik-
figuur en dat die grens los staat van de ‘ik’. Dit klopt echter niet met 
de werkelijkheid. De ‘grens’ is deel van je ‘ik’, je kunt ze 
onderscheiden maar niet scheiden! Je kunt er nooit uit, net zoals je 
niet even letterlijk naast je lichaam kunt gaan staan.  
Een ander aspect, de fysieke opstellingen of die met poppetjes geven 
de suggestie dat je driedimensionaal werkt. In werkelijkheid wordt 
gehandeld en naar het spel gekeken met een tweedimensionale bril. 
Het is net zoals je naar de sterren kijkt en sterrenbeelden ziet. Je 
‘weet’ dat de ruimte driedimensionaal is maar je beleeft het als een 
koepel en bespreekt wat je ziet ook op deze manier. Er zijn geen 
sterrenbeelden! Er is geen ‘ik’ met een grens er rond!


De voorstelling van een ‘ik’ dat ergens zelfstandig in je lichaam of je 
brein huist, sluit wel makkelijk aan bij je dagelijkse ervaring. Je voelt 
dat er ergens een centraal punt is van waaruit beslissingen worden 
genomen en dat verantwoordelijk is voor je bewuste leven. Wanneer je 
in stilte zit, kan je je ‘ik’ waarnemen, zo meen je. Wie stelt de vragen 
en geeft de antwoorden wanneer je in ‘jezelf’ praat? Op andere 
momenten ervaar je de ‘stem van het geweten’ als een persoontje in 

-  -44 versie 9.4



jou. Is de stem deel van je ‘ik’? Tenslotte, wie draagt de verantwoor-
delijkheid voor wat ‘ik’ doe?


In 2015 verscheen de animatiefilm “Inside Out” waarin vijf ‘basis-
gevoelens’ van de hoofdpersoon worden weergegeven als vijf figuren 
in haar binnenste die met elkaar in interactie gaan.  Geen enkel van 32

de afzonderlijke vijf ‘innerlijke personen’ valt samen met het ‘ik’.  
Toch blijft ook hier het beeld van een gepersonaliseerde innerlijke 
controlerende centrale.


Vanuit de grondpatronen naar ‘ik’ kijken


Al de voorstellingen van een ‘ik’, een ziel of een persoontje als 
zelfstandige entiteit in je lichaam is een ‘logische’ conclusie wanneer 
je vanuit het lijnig grondpatroon naar jezelf en naar ‘leven’ kijkt.  33

Het lijnig grondpatroon ontwikkelde zich van bij de eerste menselijke 
wezens. Het is nog steeds het basispatroon voor ons waarnemen, 
denken, kiezen en handelen. Via dit grondpatroon zal je de fenomenen 
en ervaringen indelen in waarneembare en behandelbare eenheden en 
ze beoordelen op ‘winst’ of ‘verlies’, ‘veilig’ of ‘onveilig’. Het lijnig 
grondpatroon is een overlevingspatroon. Nog te vaak wordt gedacht 
dat dit patroon de motor en de sturing is van de ‘evolutie’. Vanuit dit 
grondpatroon maak je van ‘ik’ en van ‘leven’ (wat processen zijn!) een 
object; je praat over ‘het ik’ en ‘het leven’. Je gaat nog een stap verder 
en je gaat je dit zelfs toe-eigenen en praat over van ‘mijn ik’ en ‘mijn 
leven’, alsof jij ‘leven’ kunt bezitten en alsof ‘ik’ jouw eigendom is. 
Vanuit het systemisch grondpatroon beleef je het anders. Dan ervaar je 
als ‘ik’ en ‘leven’ als netwerk-processen. Er is sprake van meerdere 

 https://nl.wikipedia.org/wiki/Inside_Out_(2015) De film volgt de emoties van het meis32 -
je Riley. Alle mensen - is het uitgangspunt - worden geleid door hun emoties: Plezier, 
Angst, Woede, Afkeer en Verdriet. De gepersonifieerde emoties wonen in het hoofd-
kantoor, het controlecentrum in de geest, waar ze haar adviseren in het alledaagse 
leven. Ook beheersen ze de herinneringen en sturen ze naar de langetermijnge-
heugen. 

 Meer over de grondpatronen in: Drie grondpatronen om je leven te be-leven33

-  -45 versie 9.4

https://nl.wikipedia.org/wiki/Inside_Out_(2015)


elementen die interactief met elkaar zijn verbonden. Een ‘ik’ kan er 
nooit zijn zonder interactie met een ‘ander’. “Een ‘ik’ is een fenomeen 
in meervoud.”, zegt men in sommige Afrikaanse culturen. Daar heeft 
men dit reeds eeuwen geleden aangevoeld. Het wordt tijd dat je leert 
systemisch waar te nemen en te denken en je een werkelijke 
driedimensionale én dynamische voorstellingen te maken van jezelf 
en van de wereld waar je een onlosmakelijk onderdeel van bent.  
Vanuit een lemniscatisch perspectief beleef je de ‘werkelijkheid’ nog 
anders. Je ervaart een dynamisch, nooit eindigend proces (dus niet als 
een ‘iets’), een voortdurende beweging van zich vormen en 
omvormen, stabiliseren en destabiliseren, opbouwen en afbreken. Je 
‘ik’ groeit en ontwikkelt zich van bij je geboorte tot aan je dood via 
verhalen die je jezelf vertelt vanuit de beleving van die dynamieken.


Je ‘ik’ is het innerlijk beeld dat jij vormt van je ‘beleefde processen 
vanuit het eerste-persoon perspectief’ en dat je weergeeft in de 
verhalen en de beelden die je daar voor gebruikt.  34

 Over het eerste-persoon perspectief lees je meer in het inleidend hoofdstuk34

-  -46 versie 9.4



Je creëert je eigen Umwelt


Het begrip ‘Umwelt’


• We lopen door de Vrijheidstraat in Hoogstraten. Ik hoor vogels 
(koolmezen, pimpelmezen), hij niet. Ik zie de speciale stoeptegels 
(licht gekleurd met een tekst of een tekening) die ogenschijnlijk 
willekeurig verspreid in het voetpad liggen, hij niet. Ik luister naar 
zijn verhaal en tegelijk neem ik allerlei zaken waar, hij niet, hij praat 
gewoon verder. Toch moet hij even aandacht geven aan zijn evenwicht 
wanneer hij bijna struikelt. 
• Mijn kleindochter van drie bouwt enthousiast met Lego een huis op 
het tapijt. “Die hond heeft pijn.”, zegt ze plots. Ik hoor geen hond, kijk 
naar buiten en zie niets. “Welke hond?” vraag ik. “Luister,” zegt ze. 
En dan hoor ik heel ver weg een jankende hond. Haar wereld van 
geluiden reikt op dat moment minstens vijfhonderd meter ver, vanuit 
een gesloten ruimte! 
• Naar een museum gaan was een luxe en die heeft ze  nooit gekend. Ik 
geef haar een museumpas en samen bezoeken we het Fotomuseum. 
Toevallig is er werk van een fotograaf die naast zijn professioneel 
fototoestel ook zijn smartphone gebruikt. Haar wereld verandert want 
… zij heeft toch ook een smartphone in haar zak! De weken daarop 
krijg ik foto’s van insecten in haar buurt, van mensen in allerlei 
grappige houdingen. Later ontdekt ze lijnen in haar foto’s en vertel ik 
haar over het begrip ‘patronen’ om er naar te kijken.


Voor Jakob von Uexküll (1864-1944, een Baltisch-Duitse bioloog en 
expert dierengedrag) bewoont elk levend wezen een eigen wereld die 
hij ‘Umwelt’ noemde. De structuur van die wereld wordt grotendeels 
bepaald door de soort waartoe een schepsel behoort, door zijn 
fysiologie, zijn gedrag en zijn omgeving, maar deze wereld openbaart 
zichzelf alleen door individuele subjectieve ervaring. Een Umwelt is 
specifiek het deel van de interne en externe wereld dat een dier (ook 
de mens) kan voelen en ervaren: het is zijn perceptuele wereld. von 
Uexküll vergeleek het lichaam van een dier met een huis. “Elk huis 

-  -47 versie 9.4



heeft een aantal ramen”, schreef hij, “die uitkomen op een tuin: een 
lichtraam, een geluidsraam, een reukraam, een smaakraam en een 
groot aantal van voelbare ramen. Afhankelijk van de manier waarop 
deze ramen zijn gebouwd, verandert de tuin zoals deze vanuit het huis 
wordt waargenomen. De tuin lijkt geenszins een onderdeel van een 
grotere wereld. Het is eerder de enige wereld die voor het dier bij zijn 
huis hoort: zijn Umwelt. De tuin die voor ons mensen verschijnt, is 
fundamenteel anders dan die welke zich aan andere dieren vanuit hun 
huis voordoet.”  
von Uexküll verhief de innerlijke werelden van mensen niet boven die 
van andere diersoorten. In plaats daarvan behandelde hij het Umwelt-
concept als een verenigende en nivellerende kracht. Het huis van de 
mens is groter dan bv. dat van de teek, met meer ramen die uitkijken 
op een wijdere tuin, maar wij zitten nog steeds vast in een huis en 
kijken naar buiten.  
Onze Umwelt is beperkt ook al voelen we dat gewoon niet. Voor ons 
voelt het allesomvattend. Het is alles wat we kennen en weten, en dus 
verwarren we het gemakkelijk met alles wat er te weten valt. Dit is 
een illusie, een illusie die elk dier deelt. 
35

Het geheel van wat ‘de mens’ kán en niet kán waarnemen, onder-
zoeken en weten, al of niet met behulp van technische middelen en 
technologie, noem ik de ‘mensen-werkelijkheid’. Het is de afgespro-
ken ‘werkelijkheid’ van mensen - "Zo is de wereld! Dit is de werke-
lijkheid!” - uitgedrukt in menselijke begrippen en conventionele 
talen.  Alle andere dieren leven in een andere ‘werkelijkheid’, ieder 36

soort in hun ‘werkelijkheid’. De olifant beleeft de ‘werkelijkheid’ van 
bv. bomen, struiken, gras en water gans anders dan de muis of de 
arend.  ‘Dé werkelijkheid’ bestaat niet, dat is louter een abstract 
begrip, zonder invulling. Tenzij je de 'werkelijkheden' van alle dieren 

 Ed Yong, An Immense World - How Animal Senses Reveal the Hidden Realms 35

Around Us, Vintage - Random House, 2022
 Je leest meer in het hoofdstuk ‘Werkelijkheid - Tijd’ in het boek Eigenzennige 36

gedachten
-  -48 versie 9.4



daarin insluit, maar die kán je als mens niet kennen en in veel gevallen 
je zelfs niet voorstellen en dus kan je 'dé werkelijkheid' nooit vatten.


Het begrip ‘Umwelt’ is een erg zinvol en verstandig begrip voor dat 
deel van de mensen-werkelijkheid (die je deelt met alle mensen) dat 
wordt bepaald door de persoonlijke subjectieve waarnemingservaring-
en van elk individu. Het ‘huis’ in de metafoor die von Uexküll 
gebruikt is je lichaam. Jouw Umwelt bestaat uit hoe jij de wereld in en 
rond jou waarneemt, ervaart en interpreteert. Je kunt niet waarnemen 
vanuit het ‘huis’ van bv. je hond en je ziet bijgevolg niet zijn tuin, zijn 
Umwelt. Evenmin kan je waarnemen vanuit het ‘huis’ van een ander 
mens, hoezeer die ook op jou gelijkt en je de ‘mensen-werkelijkheid’ 
met hem deelt, en bijgevolg neem je niet naar zijn/haar tuin waar, zijn/
haar Umwelt! Jouw Umwelt valt niet samen met die van de mensen 
met wie je relatie hebt of die je ontmoet. Jij ziet niet wat zij zien, jij 
ruikt niet wat zij ruiken, enz. Jouw focus en aandacht is niet gericht op 
datgene waar de ander op gericht is. 

Het begrip ‘Umwelt’ houdt iets anders in dan de begrippen 
‘omgeving’ of ‘context’. Het is een actief gebeuren dat vertrekt vanuit 
jou, waarbij je je zintuigelijke tentakels uitsteekt om ‘informatie’ te 
ontvangen. Welke zintuigen gebruik je? Hoe ver steek je ze uit, hoe 
ver reiken ze? Hoe intens beleef je ze? In welke mate heb je ze 
ontwikkeld? Je Umwelt wijzigt zich een beetje telkens jij je beweegt 
en het wijzigt veel wanneer je je verplaatst naar andere omgevingen 
en in contact komt met andere mensen. Alles hangt af van wat je 
waarneemt op dat ogenblik en de mate waarin je dat doet.  
Umwelt is jouw creatie van wat je waarneemt in jou en rondom jou. 
Vanuit jouw ‘huis’ creëer je zo jouw ‘feiten’. Aangevuld met je 
overtuigingen, waarden, principes en normen waarmee je je 
waarnemingen tot een geheel maakt,  interpreteert, verklaart en zin 
geeft, creëer je zo jouw ‘werkelijkheid’ (als onderdeel van de 
‘mensen-werkelijkheid’). Alle misverstanden en alle ruzies vetrekken 
vanuit de onwetendheid dat mensen binnen een eigen Umwelt leven.


-  -49 versie 9.4



Hoe neem je waar?


Bij ‘zintuigen’ denk je meer dan waarschijnlijk aan: oren, ogen, neus, 
tong/gehemelte en handen/huid. Daarmee kan je horen, zien, ruiken, 
smaken en tasten.  Dit lijstje is beperkend, je hebt daarnaast immers 37

nog meer zintuigen. Er is het evenwichtsorgaan in je oor dat je helpt 
om voortdurend je evenwicht te vinden bij al je (te) trage en vooral je 
(te) snelle bewegingen. Voor Zhuang Zi (de taoist, 4e eeuw BCE) is 
aandachtzaam handelen een zintuigelijke actie, het mindful handelend 
waarnemen. En hoe werkt intuïtief aanvoelen? Voor boeddhisten is 
bewustzijn of geest ook een zintuigelijke actie. Dat ligt dicht bij de 
overtuiging dat denken een zintuig is.  Proprioceptie slaat op de 38

waarneming van de houding- en bewegingszin via de zintuigen in je 
spieren en gewichten. Dit voel je bv. wanneer je struikelt en je je 
lichaam terug ‘bijeen pakt’. De interoceptie (van binnenuit 
waarnemen) biedt je waarnemingen door weefsels in je lichaam (bv. 
wanneer je voelt dat je dringend moet plassen). Met de thermoceptie 
ben je in staat om temperatuur waar te nemen rondom jou. Daartoe 
gebruik je de thermoreceptoren. Je hebt aparte receptoren voor warmte 
en voor koude. Met nociceptie vang je alarmsignalen op via de 
nocireceptoren in de huid, je gewrichten en je interne organen. Je 
brein kan dit omzetten en je pijn laten ervaren, pijn is subjectief. Het 
hart werkt eveneens als een zintuig. Het kan zaken waarnemen die de 
andere zintuigen niet kunnen vatten. Het is het hart dat het 
onderscheid kan ontdekken tussen ‘medelijden’, ‘medeleven’, 
‘medevreugde’, ‘empathie’ en ‘mededogen’.  Dat ontdek je niet met 39

je hoofd, niet met je intellect en niet louter met je ogen. En hoe werkt 
telepathie? 

 Deze beperkende lijst van vijf zintuigen hebben we te danken aan Aristoteles in zijn 37

Anima. Toch vind je dit lijstje ook terug in het oude India (al voegde de Boeddha er 
een zesde aan toe) en het klassieke China.

 De Duitse filosoof Markus Gabriel pleit er sterk voor het denken als zintuig te 38

beschouwen: De zin van denken, Boom 2019
 Lees meer in: Medeleven  Empathie Mededogen39

-  -50 versie 9.4



Sommige mensen combineren zintuigen en bv. zien kleuren wanneer 
ze iets proeven of proeven iets wanneer ze iets zien.


Jij bepaalt dus zelf hoe groot en rijk je ‘tuin’ is, jouw Umwelt.  
Besef tegelijkertijd dat de ander je tegemoet komt met een andere 
Umwelt. Je ontdekt die door af te stappen van je veronderstellingen en 
vragen te stellen. Hoe beleef jij dit? Wat is voor jou belangrijk om 
waar te nemen in zo’n situatie? Op welke zintuigen doe jij een beroep 
in zo’n geval? Welk zintuig werkt voor jou nu niet? 
Je kunt jouw Umwelt en die van anderen rijker maken.  
Het is eenvoudig (de eenvoudige oplossingen zijn echter vaak het 
moeilijkst om toe te passen.): aandachtzamer leven , handelen met 40

meer aandacht. Dit betekent in veel gevallen tevens trager handelen. 
Met iets meer aandacht wandelen, kijken, luisteren, proeven, ruiken. 
En ook met meer aandacht besluiten, beslissingen nemen, emotioneel 
reageren, de juiste vraag stellen. 

 In het Engels heet dat ‘mindful’ en ‘mindfulness’.40

-  -51 versie 9.4



Wat is jouw ‘identiteit’?


‘Identiteit’ is een jong begrip met oude wortels


Het begrip ‘identiteit’ verschijnt pas na 1945. “Het is de psycholoog 
Erik Erikson die het aanreikt in zijn boek Childhood and Society 
(1950). Hij erkent het belang van de sociale rollen en de 
groepslidmaatschappen in de vorming van iemands zelfbesef, dat hij 
een ‘ego-identiteit’ noemde.” … “De invloedrijke socioloog Alvin W. 
Gouldner was een van de eersten die een gedetailleerde definitie van 
sociale identiteit als zodanig presenteerde: ‘Het lijkt erop dat wat er 
bedoeld wordt met een ‘positie’, de sociale identiteit is die iemand 
door leden van zijn groep is toegekend.’ (1957) … “Tegen het eind 
van de jaren zeventig hadden veel samenlevingen politieke 
bewegingen die gebaseerd waren op gender en seksualiteit, ras, religie 
en etniciteit.”  41

Dit neemt niet weg dat reeds vele eeuwen voor onze jaartelling er een 
onderscheid werd gemaakt tussen sociale groepen en er specifieke 
namen voor bestonden (bv. in Egypte, Griekenland, Mesopotamië, 
India en China). Het benoemen van groepen ging gepaard met het 
toekennen van privileges, plichten en rechten, maar ook met 
uitsluiting en discriminatie. De scheiding van mensen in ‘mannen’,  
‘dieren’ en ‘vrouwen’ (in deze volgorde) is een zeer oude classificatie.


Identiteit, identiek, individu


Vrij jong heb je geleerd met ‘ik’ te spreken wanneer je naar jezelf 
verwijst en niet meer met de naam die anderen gebruiken om jou aan 
te spreken. Je leerde dat je als een ‘individu’ wordt beschouwd en 
behandeld, naast de andere individuen. Je naam onderscheid je van de 
anderen. Je leerde dat jouw naam verbonden wordt aan een 

 Appiah, Kwame Anthony, De leugens die ons binden - Een nieuwe kijk op identiteit, 41

Uitgeverij Pluim 2019 (p. 22-25)
-  -52 versie 9.4



‘identiteit’, een beeld dat voor de buitenwereld constant blijft (moet 
blijven), ook al groei je iedere dag. Met je ‘identiteit’ word je door 
anderen beschouwd en bevestigd als lid van een groep, een 
gemeenschap, een cultuur of een land. Wil jij gezien worden als lid 
van die groep of die gemeenschap? Het is al snel duidelijk dat je in 
veel gevalen niet kunt kiezen en dat het de anderen zijn die beslissen 
dat je behoort tot déze familie, déze gemeenschap, dít land en déze 
nationaliteit. In de meeste gevallen dien je je er bij neer te leggen of er 
tegen in opstand te komen.  
Een ‘identiteit’ is een label, een onzichtbare klever op je voorhoofd. 
Er zijn zeer veel labels en er kleven meerdere op je voorhoofd. In veel 
gevallen wordt jou een ‘identiteit’ opgedrongen omdat de gemeen-
schap je dan een voordeel kan geven of net je zo kan discrimineren.


Zo bijvoorbeeld moet je kiezen tussen hetero of homo zijn. Welk nut 
heb jij bij deze keuze? In feite geen. Sommige mensen verbergen die 
keuze omdat ze dit label niet wensen of de negatieve gevolgen 
daarvan. Sommige mensen herkennen zich hoegenaamd niet in deze 
duale keuze. Het is in werkelijkheid een van de vele waardeloze, 
discriminerende keuzes. Wie heeft daar belang bij? Welk belang?


Je ‘identiteit’ is een door de maatschappij bepaald gegeven. Ze is niet 
van jou alleen. Het zijn sociale en maatschappelijke labels. Je kunt 
jezelf zien als ‘individu’ met een eigen ‘identiteit’ maar dit is slechts 
mogelijk indien er anderen zijn die jou herkennen, erkennen en 
bevestigen. Je kunt niet op je eentje een ‘identiteit’ claimen. Een 
‘identiteit’ is per definitie: ‘passen in een erkend vakje’.


Als individu kleven er vele etiketten op jou, afhankelijk van verschil-
lende factoren waarmee men in een maatschappij mensen indeelt en 
op basis daarvan voordelen geeft, je gewoon met rust laat of 
discrimineert: gender, huidskleur, sekse, economische positie, 
geboorteplek van je ouders, burgerlijke stand, schoolse opleiding, 
diploma, beroep, partner van, kledij, culturele voorkeuren, je bent 
‘kind van …’, je juridisch dossier, een psychiatrisch dossier?, enz.


-  -53 versie 9.4



‘Identiteit’ is een verhaal van sociale rollen


‘Identiteit’ is een sociale realiteit die je samen met anderen creëert, 
net zoals bv. ‘geld’ en de materiële vormen die je overeenkomt met 
anderen om die als ‘geld’ te beschouwen. ‘Identiteit’ refereert niet naar 
een natuurlijke realiteit, er bestaat geen ‘natuurlijke identiteit’. 


Dieren kunnen andere dieren en mensen her-kennen uit vorige 
ontmoetingen. Ze hebben daar gedrag aan gekoppeld en de begrippen 
‘veilig’ of ‘gevaar’, ‘lekker’ of ‘ziekmakend’. Nergens is het echter 
nodig om een concept als ‘indentiteit’ te creëren om zich te oriënteren 
tegenover al de andere dieren (inclusief de mens). 


‘Identiteit’ is een menselijk concept en kan een abstract begrip lijken 
maar is dat niet; het wordt gekoppeld aan zeer praktische, voelbare, 
tastbare, observeerbare elementen. Je ‘identiteit’ is een maatschap-
pelijk en cultureel bepaald verhaal. De invulling en het gebruik van 
het begrip wordt bepaald daarom van de cultuur waarbinnen je bent 
opgegroeid en verschilt van cultuur tot cultuur. Het concept is 
enerzijds erg nuttig en belangrijk, maar anderzijds ook niet meer dan 
een verhaal. Het biedt de ‘overheid’ (wereldlijke, sociale en 
geestelijke machthebbers) de mogelijkheid om verantwoordelijk-
heden, rechten en plichten aan jou te kunnen koppelen (sociale, 
financiële, juridische, medische, wettelijke). Men kan je allerlei zaken 
opleggen en anderzijds kan jij je beroepen op bepaalde rechten en 
voordelen, net door de gegevens van je ‘identiteit’. Het is wel nodig 
dat je steeds herkenbaar blijft én dat je steeds dezelfde ‘persoon’ bent. 
Je mag dan innerlijk ontwikkelen of veranderen en andere functies 
uitoefenen, voor de maatschappij ‘ben’ jij steeds dezelfde ‘persoon’.  
Je ’identiteit’ wordt vaak gekoppeld aan je opleiding en aan een 
diploma of een getuigschrift dat je ooit hebt gehaald. Je ‘bent’ dan 
voor eens en voor altijd ‘leraar’, ‘arts’, ‘socioloog’, ‘manager’, enz. 
zelfs al oefen je dat beroep slechts tijdelijk of zelfs helemaal nooit uit. 
‘Identiteit’ is gelijk aan het begrip ‘steeds identiek dezelfde persoon’. 
Bij een ‘persoon’ horen een aantal sociale rollen. Sommige van die 

-  -54 versie 9.4



rollen liggen vast van bij je geboorte: je wordt geboren als zoon/
kleinzoon van, dochter/kleindochter van, broer van, zus van, neef van, 
nicht van. Door de geboorte van een kind ben je: moeder/grootmoeder 
van, vader/grootvader van, enz. Je kunt dit in de meeste gevallen niet 
weigeren of veranderen. Enkel bij adoptie wordt verandering 
toegestaan.


“Waarom zou je dit willen veranderen?” hoor ik sommige lezers zich 
afvragen. Wel, wat zouden de voordelen kunnen zijn indien je dit 
‘geboorterecht’ en deze ‘geboorteplicht’ wél zou kunnen veranderen? 
Indien je vrij zou kunnen kiezen voor welke persoon jij ‘moeder’, 
‘vader’, ‘zoon’, ‘dochter’, ‘broer’ of, ‘zus’ bent (inclusief de juridische 
consequenties)?


In veel culturen ligt jouw lidmaatschap van een sociale klasse vast; 
soms expliciet (bv. in India, al is het niet meer officieel, bv. je ‘bent’ 
een onaanraakbare), vaak impliciet (zoals in veel westerse landen). 
Soms wordt het opgelegd dat je door je geboorte lid bent van een 
religieuze gemeenschap of een gesloten sociale groep “Eenmaal als 
jood geboren, voor eeuwig een jood.”.


Voor velen is hun identiteit het toegangskaartje tot een bepaalde 
groep, subgroep of gemeenschap. Alle mensen willen tot een groep 
behoren: een familie of een club, een geloofsgemeenschap, of een 
bepaalde stroming binnen de filosofie of binnen de kunsten, of een 
dorp, een gewest of een land. Dan draag je zichtbaar de uiterlijke 
kenmerken of symbolen of kleuren, dan ken je de ‘taal’ van de groep, 
dan zing je mee het ‘groepslied’ en erken je de vlag.


‘Ben’ je iemand door je identiteit?


Op de vraag “Wie ben jij” kies je voor je antwoord vaak de belang-
rijkste sociale rol in de context waarbinnen de vraag wordt gesteld. 
Dan komt een economische functie of status als eerste antwoord: “Ik 
ben bio-ingenieur.”, “Ik ben leraar.”, “Ik ben verpleegster.”, “Ik ben de 
manager.”, “Ik ben een coach.”, “Ik ben … (je beroep of functie).” Op 

-  -55 versie 9.4



een ouderavond in een school zal je antwoord zijn “Ik ben de mama 
van …”.  
Je kunt ook anders antwoorden en een doe-antwoord geven, 
bijvoorbeeld “Ik werk als leidinggevende in …”, “Op dit ogenblik 
zoek ik naar werk dat bij mij past.”, “Ik creëer de decors voor de 
volgende voorstelling in de opera.”, “Ik verzorg mensen in een 
zorghuis.”, enz. 
Het maakt een wereld van verschil of je een ‘ik ben’-antwoord geeft 
of een doe-antwoord. In het eerste geval bevestig je het onzichtbare 
label op je voorhoofd. In het tweede geval kan je specifieker zijn, kan 
je wijzen op je talenten, verbind je het met een actuele situatie en laat 
je ruimte dat die situatie morgen kan veranderen.


Je ‘bent’ maar iemand indien je een identiteit ‘hebt’. Het wordt je 
aangeleerd dat je pas iemand ‘bent’ dankzij je identiteit en het 
bijpassend label. Dit is nuttig om economische, sociale en maatschap-
pelijke redenen en om je te kunnen controleren (rechten toekennen is 
een vorm van controle). Enkel via een identiteit kan je tot een groep 
behoren.


Er zijn daartegenover vele mensen die schreeuwen om de erkenning 
van een bepaalde identiteit of om een positieve waardering van een 
specifiek kenmerk. Zij willen gezien worden, erkend worden, gelijk 
behandeld worden: migranten bijvoorbeeld of kinderen met een 
‘kleurtje’, dus geen ‘bleekscheet’ ;-). ‘Rechtvaardig’ worden behan-
deld geschied maar indien je een erkende sociale positie hebt én die 
positief wordt gewaardeerd. 


Wie wil er zonder identiteit door het leven? Niemand, want elke maat-
schappij is opgedeeld in hokjes en wanneer je in geen enkel hokje wilt 
zitten … val je voor alles uit de boot. Dan word je een ‘zonder-
ling’ (ook een etiket!). Wie het meest wordt gediscrimineerd zijn 
mensen met een combinatie van ‘foute’ etiketten op het voorhoofd. 
(bv. hij is zoon van migranten, gelovige moslims én hij is homo en 
woont samen met zijn vriend die een donkere huiskleur heeft én hij is 

-  -56 versie 9.4



doctor in de fysica die (voorlopig) vrijwilligerswerk doet in een 
centrum dat vluchtelingen opvangt én hij houdt van klassieke 
Westerse muziek én eet veganistisch).


Een ‘identiteit’ is nodig omdat ‘jezelf zijn’ niet op een andere manier 
door anderen wordt erkend. Kan je je ‘zelf’ uitdrukken zonder een 
identiteit, zonder tot een groep te behoren? Wellicht niet.


Je ‘bent’ geen identiteit, je ‘hebt’ een identiteit.  
Wie je ‘bent’ is wat je doet 

en hoe je uitdrukking geeft aan je ‘zelf’. 

-  -57 versie 9.4



‘Jezelf’, ’het zelf’, ‘zelf’ of ‘Zelf’?


Vragen genoeg


Het begrip ‘zelf’ slaat op het algemeen gebruikt concept dat je ook in 
woordenboeken vindt en dat verwijst naar het individueelste aspect 
van een persoon. Het begrip ‘Zelf’ (met hoofdletter) wijst op 
metafysisch gebruik dat wordt gehanteerd binnen religieuze groepen 
of in bepaalde psychologische of filosofische theorieën. 


Wat is het ‘zelf’ en waar vind je het? Valt je ‘zelf’ samen met wat leeft 
binnen je ik-wand? Is het daar de kern van? Indien niet, waar ervaar jij 
het dan? Schuilt het in je brein of in je hart of in je buik of in de drie 
samen? Kan er een bewustzijn en een ‘zelf’ zijn zonder lichaam (dat 
voortdurend verandert)? Valt het überhaupt te lokaliseren? Wat win je 
er bij indien je het zou kunnen lokaliseren? Is het ‘zelf’ iets statisch of 
verandert het vaak of is het iets dat zich van nature voortdurend 
uitvindt? Hoe komt een ‘zelf’ tot stand? Wat heeft de neurologie hier 
over te vertellen? (Bv. Antonio Damasio heeft het over de 
ontwikkeling van het bewustzijn → een proto-zelf → een bewust zelf 
→ een autobiografisch zelf ). Wat bedoelen (sommige) boeddhisten 42

met: “Er bestaat geen zelf (los van de mens die dat creëert) en er is 
evenmin een niet-zelf.”?


Waar is het ‘zelf’ en wat houdt het in?


Op het moment dat een mensje wordt geboren komt ze tevoorschijn 
met een reeks ‘gegevens’. In de baarmoeder hebben de cellen (onder 
invloed van de genen) een aantal beslissingen genomen - veelal 
automatisch, soms echter met enkele lichte afwijkingen. Niet alleen de 
kleur van het haren en de ogen liggen vast, maar ook: de maximum 

 Damasio, Antonio, Het zelf wordt zich bewust - Hersenen, bewustzijn, ik, Wereld-42

bibliotheek Amsterdam 2010  
Noë, Alva, We zijn toch geen brein?, Lemniscaat Rotterdam 2012

-  -58 versie 9.4



grootte; een gevoeligheid voor enkele ziekten en bepaalde chemische 
stofjes; een gevoeligheid voor bepaalde geluiden en smaken; enz. Het 
brein dat op een specifieke manier is bedraad bepaalt de acties en 
reacties van het nieuwe mensje.  
Wanneer is er sprake van een ‘zelf’? Is die/dat (?) reeds aanwezig bij 
de geboorte, als zaadje, als potentie of als kern? In welke mate en hoe 
is die beïnvloedbaar? Wat is het ‘origineel’ vóór de eerste beïn-
vloeding? Wat blijft er van over na de beïnvloeding? 
Pasgeboren baby’s tonen grote verschillen in houding en reactie-
patronen. Ouders die twee of meer kinderen hebben kunnen verhalen 
vertellen over de verschillen van hun peuters, van bij de geboorte. 
Terecht kan worden gesteld dat de interacties van de baby van bij de 
geboorte haar eerste keuzes zijn (die wij kunnen observeren), uiteraard 
onbewust maar wel vertrekkend vanuit haar. 
Tijdens de zwangerschap heeft de moeder en de omgeving gezorgd 
voor ‘externe input’ terwijl de baby zich vormde, bv. via voedings-
stoffen, de stem van de moeder en de omgevingsgeluiden. De 
volwassenen rond de pasgeborene gaan vanaf haar ‘eerste moment’ 
onverminderd verder met hun beïnvloeding. Het is echter geen 
eenzijdige beïnvloeding. De baby reageert op een kenmerkende wijze 
en beïnvloedt (onbewust) het (onbewust) gedrag van de volwassenen. 
Welke onmiskenbare kenmerken toont een baby? Wanneer toont zich 
iets van een ‘zelf’? Wanneer toont zich iets van ‘talenten’ of liggen die 
als zaadjes in het kind en is het wachten op de omstandigheden opdat 
die kunnen kiemen? Wanneer dan wel? Wordt een mens geboren met 
(een voorkeur voor) een bepaald ‘temperament’ of ‘karaktertrek’?


Ik maak een sprong en zie een kleuter op haar eerste schooldag. De 
ouders hebben inmiddels honderden keuzes gemaakt die haar leven 
vormgeven. Zij kan vlot spreken en ze herkent de klanken, de zang en 
de ritmes van haar moedertaal en het onderscheid met een andere taal. 
Ze heeft geleerd zichzelf aan te wijzen met ‘ik’ en de anderen met hun 
persoonlijke naam (Dirk, Evi, …) of met een ‘verbindingswoord’ (pa-

-  -59 versie 9.4



pa, mama, opa, oma, juf, …). Papa spreek je niet aan met zijn 
voornaam, anderen doen dat wel. Tegen je zus zeg je ‘zusje’ en je 
vriendje spreek je aan met zijn voornaam niet met ‘broertje’. Dit gaat 
ook op voor de huisdieren en dezelfde soort dieren op straat of in het 
park.  
De kleuter is nu een wezentje dat in al haar gedragingen, haar voor- 
en afkeuren en haar keuzes een cultuur uitdrukt.


Nog een sprong. Daar staat zij, negentien jaar en klaar om een 
volgende stap te zetten in haar leven. Ze is een jaar in het buitenland 
geweest, heeft gereisd, andere culturen beleefd, diverse type mensen 
ontmoet, ze had prettige maar ook onaangename belevingen. Op haar 
reizen kwamen thema’s als ‘zelfbeheersing’, ‘zelfstandigheid’, 
‘zelfbewustzijn’, ‘opkomen voor jezelf’ e.d. aan bod. Ze weet nu wat 
ze wil en kiest ‘haar’ richting. Wel stelt ze zich vragen bij wie ze ‘is’, 
bij uitingen van haar ‘cultuur’, bij de verhalen over de ‘tradities’ in 
haar streek, bij haar plaats in de ‘groep’. 
Valt het ‘zelf’ samen met hoe jij je gedraagt, je uit en acties onder-
neemt? Of schuilt het ‘zelf’ ergens vanbinnen, omwikkeld door 
opvoeding, socialisatie en keuzes uit het verleden? Valt je ‘zelf’ samen 
met je ‘identiteit’? 
43

Weer twintig jaar of zo later (midlife) komt een moment dat het 
antwoord op deze laatste vragen dringender wordt, dat het begrip 
‘zichzelf heruitvinden’ niet meer uit de geest valt weg te duwen. 
Wie is het die je moet ‘heruitvinden’? Tot waar moet je teruggaan om 
het ‘oorspronkelijke zelf’ terug te vinden, tot je zevende of tot je derde 
levensjaar? Ben je als mens een ui waarvan je de schillen een voor 
een wegneemt om de kern over te houden (een ui heeft geen kern!)? Is 
er wel een ‘kern’? Is de ‘kern’ wat sommigen de ‘ziel’ noemen, 

  Appiah Kwame Anthony, De leugens die ons binden : een nieuwe kijk op identiteit, 43

Amsterdam: Uitgeverij Pluim, 2019  
Brinkgreve, Christien, De ogen van de ander - De sociale bronnen van zelfkennis, 
Uitgeverij Augustus 2009

-  -60 versie 9.4



waarbij ze verwijzen naar je be-ziel-ing? Is het ‘zelf’ iets, een te 
lokaliseren plek waar iets aan kan blijven kleven? Hoeveel van wat 
aan je ‘zelf’ kleeft kan je loslaten zodat het geen invloed meer heeft? 
Hoeveel kan je nooit van je ‘zelf’ los krijgen, om het even hoeveel 
moeite je ook doet? Of is  je ‘zelf’ het totaal van wat jou heeft gemaakt 
tot wie en hoe je leeft vandaag (de effecten en resultaten, van de 
verbindingen met familie en vrienden en diverse ontmoetingen, van de 
vruchtbare en onvruchtbare keuzes, van de sterke en zwakke 
invloeden, van de toevalligheden en tegenslagen, …)? 


Nog meer vragen 
Onder welke omstandigheden ben je ‘niet meer jezelf’? Beschouw je 
wie je bent vandaag als “Zo ben ik nu eenmaal” of laat je ruimte voor 
veranderingen? Herken je iets als je ‘diepste zelf’? Mag dat 
veranderen in je leven en in welke mate? Herken je binnen in jou iets 
als een ‘kern’, iets dat onveranderd blijft gedurende je ganse leven? 
Of is je ‘zelf’ iets dat iedere dag groeit, ontwikkelt en verandert?  
Misschien iets dat iedere dag opnieuw wordt opgebouwd? Heb je de 
overtuiging dat je ‘zelf’ niet helemaal van jou is maar ook een stuk 
bevat van een groter geheel? Of werd jouw ‘zelf’ met een doel 
geschonken door een hogere instantie? Is het begrip ‘zelf’ gelijk aan 
het begrip ‘ziel’? Valt je ‘zelf’ samen met datgene wat jij beleeft als je 
‘opdracht’, een taak waarmee je zou zijn geboren? Voel je een plicht 
om datgene wat je beleeft als je specifieke talenten en kwaliteiten - en 
die je beschouwt als je ‘zelf’ - te ontwikkelen voor het goed van de 
groep of de maatschappij waar je deel van bent? 
Waar wijs jij naar wanneer je spreekt over ‘zelf’? In het dagelijks 
gebruik van het woord ‘zelf’ verwijs je daarmee vaak naar je persoon: 
mijn ‘zelf’. Verwijst het nauwkeurig uitdrukken van het begrip ‘zelf’ 
naar een dieper niveau in jou? Een ‘boven-persoon-lijk’ fenomeen? 
Ontwikkelt ‘zelf’ zich zoals je fysieke lichaam en je kennis of is het een 
vast gegeven waarmee je werd geboren? Hoe werkt het begrip ‘zelf’ in 

-  -61 versie 9.4



je dagelijks leven? Hoe zou jij je ‘zelf’ anders kunnen uitdrukken dan 
met woorden?


Theorieën en visies over het ‘zelf’ worden bepaald door dezelfde 
factoren als die welke de vormgeving van je ‘zelf’ beïnvloeden: 
opvoeding, opleiding, socialisatie, cultuur, gender, levenservaringen 
en het grondpatroon waarmee je je leven beleeft.  Veel hangt af van 44

hoe je omgaat met de vijf perspectieven op jezelf. 
45

De drie grondpatronen bieden elk een andere kijk


Je  kunt het begrip ‘zelf’ op verschillende manieren benaderen.  46

• Vanuit het lijnig perspectief 
Je kunt ‘zelf’ benaderen als een object of als een persoon, als ‘iets’ dat 
nauwkeurig kan worden omschreven. Het lijnig grondpatroon heeft 
nood aan een strikte definitie. Je spreekt dan van ‘het zelf’. ‘Het zelf’ 
of ‘het Zelf’ heeft een innerlijke structuur of een kern die 
onveranderlijk is (voor sommige mensen zelfs eeuwig, bv. een ziel). 
‘Het zelf’ is een punt waar alles samenkomt en waar alle gevoelens, 
gedachten en handelingen uit vertrekken. ‘Het zelf’ is de centrale, 
verbindende plek. Het is daarom ook de plek voor zelf-evaluatie. 
Vanuit dit denken kan je ook loskomen van je ‘zelf’, zoals in de 
uitdrukking “Hij was buiten zichzelf van woede. Je kunt hem daar niet 
voor aansprakelijk stellen.” De vraag is dan, waar was je op dat 
ogenblik? 
Bij het praten over ‘het zelf’ verschijnt het beeld van een figuur, een 
autoriteit, een persoon of een verpersoonlijkt aspect binnen in jou; een 
‘persoontje’ afgesloten door je ik-wand. Wat hoort dan niet bij ‘het 
zelf’? Deze vraag is vooral belangrijk wanneer je praat over het 

 Lees meer in: Drie grondpatronen om je leven te be-leven44

 Lees in de paragraaf vooraan in deze tekst  ‘Vijf perspectief van waaruit wordt 45

waargenomen’
 De drie manieren om naar ‘zelf’ te kijken die hier worden beschreven houden ver46 -
band met de keuze uit de drie grondpatronen: lijnig, systemisch of lemniscatisch.  
Lees meer in: Drie grondpatronen om je leven te be-leven

-  -62 versie 9.4



‘Hogere zelf’ of het ‘Essentiële Zelf’ in jou. Wat hoort daar niet bij? 
• Vanuit een systemisch perspectief 
Je kunt ‘zelf’ zien als een netwerk van elementen. Dicht bij het 
centrum van het net hebben de kenmerken van ‘zelf’ een zekere 
bestendigheid en aan de rand van het net vervullen ze veeleer een 
tijdelijke sociale functie of rol. De elementen van het netwerk 
bewegen flexibel. Aan de randen van het netwerk ‘zelf’ is er veel 
verandering, in de kern van het netwerk weinig. Je ‘zelf’ is een 
dynamisch open systeem, een verhaal met vele actoren. Je kunt 
verschillende elementen van je ‘zelf’ onderscheiden. De zelf-
elementen zijn niet de ‘sociale rollen’, die zijn immers aangeleerd, 
gebonden aan sociale normen. Elementen van je ‘zelf’ ondersteunen 
wel de sociale rollen maar je ‘zelf’ valt er niet mee samen. 
• Vanuit een lemniscatisch perspectief 
Je kunt ‘zelf’ herkennen en beleven als een dynamisch, nooit 
eindigend proces (dus niet als een ‘iets’), een voortdurende beweging 
van vormen en omvormen. De ervaring ‘zelf’ groeit en ontwikkelt 
zich van bij je geboorte tot aan je dood. ‘Zelf’ is een nu-gebeuren, niet 
iets uit het verleden of iets van de toekomst. Er is geen bestendigheid, 
of toch wel, de bestendigheid van de verandering. Het ‘verschijnt’ 
ieder moment als een ‘beleefd middelpunt’ van een nooit eindigende, 
naar alle richtingen stromende ontwikkeling. Je hebt geen behoefte 
aan een formeel, bestendig ‘zelf’; uiteindelijk heb je voor je 
ontwikkeling geen nood aan een ‘ zelf’.


Zelfbeeld


Je zelfbeeld is het beeld dat jij je vormt over wie jij ‘bent’, het beeld 
dat jij vormt over je ‘zelf’. Het is het beeld dat je innerlijk ervaart en 
waarvan je meent dat je het uitstraalt en waarvan anderen iets kunnen 
waarnemen. Het is een beeld, een voorstelling, een door jou verteld 
verhaal, een eigen interpretatie.  Het stoelt op je persoonlijke 47

 Lees ook de tekst Hoe vertel je je levensverhaal? Je leven in beeld brengen47

-  -63 versie 9.4



ervaringen, je opvoeding en je socialisatie. Je hebt daarbij ook gebruik 
gemaakt van de beelden en verhalen die leven in je cultuur. Wanneer 
je ‘zelf’ ziet als ‘iets’ (‘het zelf’) is de kans groot dat de vorm van je 
zelfbeeld ook statisch is. Je ziet je eigen verhaal als ‘waar’ en bent 
vergeten dat het opgebouwd is met gedachten, beelden, 
voorstellingen, interpretaties die je werden aangeleerd. 
Vanuit een andere hoek bekeken groeit en past je zelfbeeld zich aan. 
Het verwijst naar hoe jij vandaag naar jezelf kijkt, dat beeld 
interpreteert en over jezelf oordeelt. Waar je vandaag bv. zegt: “Dit 
kan ik niet. Dit hoort niet bij mij.” kunnen ervaringen, een opleiding 
of een coaching als resultaat hebben dat je inziet: “Dit kan ik wel, 
indien ik dit wil. Ik kan meer dan ik dacht.” 
Wie je vandaag meent dat je ‘bent’ is een beeld dat gegroeid is uit je 
ervaringen. Het is niet dwingend en geen ‘juist’ beeld. Er waren op 
ieder moment in je leven alternatieve visies, alternatieve conclusies, 
alternatieve inzichten mogelijk. Je waarnemen, je denken, je reflecte-
ren en je besluiten zijn steeds begrensd, ook de innerlijke waarne-
mingen, de waarnemingen van je ‘zelf’ en het denken over wie je 
‘zelf’ is.  48

Je zelfbeeld gaat steeds over een ‘zelf in relatie met anderen’. Een 
‘zelf’ kan enkel in een interafhankelijke relatie met anderen ontstaan. 
Een ‘zelf’ is steeds een ‘zelf-in-verbinding’ en een ‘zelf-in-een-
context’. Alles wat je voelt, denkt en doet wordt steeds beïnvloed, 
iedere dag, tot in de kleinste details, sinds je geboorte. Dat geldt ook 
voor je zelfbeeld.


Je zelfbeeld is het beeld waar je naar verwijst zonder woorden, door 
wat je doet = je gedrag, je handelingen, je woorden, je uitingen, je 
reacties, je lichaamstaal en de wijze waarop je dit voor anderen 
‘zichtbaar’ maakt. Het is het ‘zelf-verhaal’ dat je zendt naar anderen.  
Valt je zelfbeeld samen met jouw ‘buitenkant’? Moet het samenvallen? 

 Je leest meer over de grenzen van je waarnemingen in: De Held met de Duizend 48

Grenzen en Uitdagingen
-  -64 versie 9.4



Of kan het niet samenvallen? In welke mate drukt de uiting van je 
zelfbeeld je ‘zelf’ uit op dit moment? Je toont (gelukkig) niet steeds 
alles van jezelf.  49

Het beeld dat anderen zich van jou vormen valt zelden of nooit 
volledig samen met jouw innerlijk beleefd zelfbeeld. Daarnaast wordt 
je zelfbeeld mee gevormd door wat de mensen die jou ontmoeten jou 
vertellen over jou. Het beeld van de anderen over jou heeft een 
beïnvloedende rol. In de interactie met anderen is het van belang dat je 
weet van wie je eerlijke feedback en erkenning kunt krijgen.


Je ‘zelf’ is een verhaal


Om over ‘zelf’ te communiceren vertel je een verhaal. Je ‘zelf’ is een 
verhaal, ’slechts’ een verhaal. Je ‘zelf’ is enkel een ‘realiteit’ als het 
wordt verteld. Je vertelt dit verhaal voortdurend tegen jezelf en naar 
anderen, in woorden, beelden en vooral door je daden.  50

Je leeft met een bundel aan verhalen. Je vertelt over je persoonlijke 
visie op ‘zelf’ of op ‘mijn zelf’, of op ‘het zelf’, of op ‘het Zelf’, in: 
’Mijn Verhaal’. Dit verhaal verzin je niet op je eentje, het wordt 
geboren binnen een groep, binnen een gemeenschap waarin bepaalde 
beelden van ‘zelf’ leven. Bij de start van je leven is je familie je eerste 
groep. De groep heeft een groter verhaal: ‘het Familieverhaal’. 
Wanneer je opgroeit neem je meer of minder afstand van mensen uit 
die groep om anderen te ontmoeten waarmee je je verwant voelt en bij 
wie je eenzelfde beeld over ‘zelf’ herkent als er in jou leeft. Je vormt 
samen ‘Ons Verhaal’.  
In je leven laat je je voor jouw visie op ‘zelf’ inspireren door anderen, 
door leraren, wetenschappers, filosofen, spirituele wijzen, enz. Zij 

 Ruth Cohn voerde daarom de term ‘selectieve authenticiteit’ in. Het is goed om 49

duidelijk te zijn dat je nu toont wat binnen de context nu voor jou zinvol is, niet meer.
 Lees meer in de tekst Hoe vertel je je levensverhaal? Je leven in beeld brengen  50

en in de tekst Ontmoetingen met je ‘zelf’  - Wat kunstenaars je aanbieden
-  -65 versie 9.4

https://nl.wikipedia.org/wiki/Ruth_Cohn


vertellen hun visie op ‘zelf’ dat invloed heeft op jouw beeld, en jij 
vernieuwt daarop jouw ‘Mijn verhaal’. 


Er is echter meer, je hebt zoals de meeste mensen, de behoefte aan een 
sluitende verklaring voor alles wat er in en rondom jou gebeurt. 
“Waardoor zijn de dingen zo? Daarnaast wil je dat jouw leven zin en 
betekenis heeft en dat er een autoriteit is die je daarin bevestigt.  51

“Waarom zijn de dingen zo?”  Je wilt dat de fenomenen en de 52

gebeurtenissen zinvol zijn, ze moet een betekenis hebben. Het moet, 
anders spreek je van 'zinloos' of 'onbegrijpelijk' of 'willekeur' of 
‘chaotisch'. Jouw visie op ‘zelf’ is daarin essentieel want het bepaalt 
vanuit welke hoek jij jezelf en de wereld waarneemt, hoe jij je 
verhoudt tot de anderen en de fenomenen en uiteindelijk wie jij meent 
dat jij ‘bent’. Het liefst wilt je dat alle inzichten als puzzelstukjes in 
elkaar passen, in een ‘Groot Verhaal’. 
Veel wetenschappers dromen van 'de allesomvattende theorie', een 
verklaringskader waarbinnen alle vragen een antwoord vinden, voor 
eens en altijd. Met deze droom gelijken wetenschappers op de 
‘hogepriesters’ van de religies. Religies en filosofieën vertellen reeds 
eeuwen hun ‘Enig Juiste Groot Verhaal’ als ‘de enige ware betekenis’ 
van het leven. 
Het meest tevreden ben je wanneer Mijn Verhaal, het Familieverhaal 
en Ons Verhaal vlot op elkaar aansluiten en mooi passen binnen een 
Groot Verhaal. Dat geeft zekerheid en vertrouwen. Dagelijks toon je 
hoe jij omgaat met het begrip ‘zelf’, in je handelingen, je woorden, je 
uitingen, je reacties, je lichaamstaal. Dagelijks ‘vertel’ jij stukjes van 
deze Verhalen om jezelf en anderen ervan te overtuigen dat het 'ware' 

 Over het belangrijke verschil tussen ‘verklaren’ en ‘zin en betekenis geven’ lees je 51

meer in: Hoe je zelf ‘feiten’ creëert  - Vier soorten feiten 
Alle religies en spiritualiteiten verwarren ‘verklaren’ en ‘zin geven’. Ze menen dat ze 
de wereld kunnen ‘verklaren’ maar dat kunnen ze niet, dat is een zaak van de weten-
schap. Vaak doen ze dat bewust om het vertrouwen in hun leer te ondersteunen.

 Over het onderscheid tussen de waarom-vraag en de waardoor-vraag lees je meer 52

in: De kunst van het vragen hen het Vragenkompas
-  -66 versie 9.4



verhalen zijn, verhalen die 'de waarheid' bevatten, of toch alleszins 
een groot stuk ervan. Je herhaalt dagelijks dat je gelijk hebt om de 
dingen zo te bekijken zoals jij waarneemt, want je steunt op de kracht 
van jouw innerlijk zelfbeeld en je innerlijke zelf-overtuiging. Hiermee 
stel jij jezelf (je ‘zelf’) gerust. 
Jouw visie op ‘zelf’, of op ‘je zelf’, of op ‘het zelf’, of op ‘het Zelf’, 
is bijgevolg alles behalve uniek. Het is samengesteld uit de visies, de 
woorden en de beelden van vele mensen. Alle aspecten van je ’zelf’ 
zijn inter-afhankelijk verbonden met alle aspecten van alle andere 
‘zelven’ in de wereld.


Vaak vergeten we dit:


Niemand bezit een ‘perfect brein’. Iedere persoon heeft wel ergens 
een ‘hoek af’, een ‘gebrek’, een ‘handicap’, een ‘bijzonderheid’. We 
zijn allemaal beperkt op velerlei terreinen, niet het minst op 
intellectueel terrein. Bescheidenheid en nederigheid zijn waardevolle 
oude begrippen die wijzen naar de basishouding die nodig is om 
werkelijk te leren. We kunnen enkel effectief leren door ons open te 
stellen, vragen te stellen, gezond te twijfelen en gedachten te her-
denken = opnieuw te denken van bij de eerste stappen. We zitten 
allemaal ‘geborgen’ in een cultureel ‘omhulling’, enkel open contacten 
met respect voor andere cultureel kunnen ons helpen ons daaruit te 
bevrijden. We nemen niet waar wat er allemaal waar te nemen is enkel 
wat we waarnemen; we zien wat wij zien en denken dat we dat zien.


Belangrijk is tot wat jouw verhaal over je ‘zelf’ je aanzet, hoe het je 
helpt te zien hoe jij verbonden bent met de mensen, de dieren en de 
planten om je heen en hoe dit jou aanzet tot wat jij uiteindelijk doet en 
niet doet, bewust én onbewust.


“Het gevoel dat je uniek bent en gescheiden van de anderen 
is een optische illusie van het bewustzijn.” 

(A.Einstein)

-  -67 versie 9.4


	Korte teksten
	Inhoud
	Voor alle duidelijkheid
	Zonder nauwkeurig taalgebruik kom je niet ver
	Woorden en woordenwolken
	Vijf perspectieven van waaruit wordt waargenomen
	Leven in vier dimensies
	Vier sociale behoeften
	Je leeft vanuit drie grondpatronen
	Processen zijn geen objecten

	Op verkenning
	Een uitnodiging
	Jezelf heruitvinden? Welk ‘zelf’ vind jij terug uit?
	Wat vertel je over jezelf?

	Je ontdekt grenzen en leert ‘ik’ zeggen
	Hoe groeit het beleven van je ‘zelf’ en je grenzen?
	Binnen en buiten en ‘ik’

	Je ‘ik-wand’
	Wie ‘ben’ jij?
	Je ‘ik-wand’
	De twee kanten van het verhaal
	Flexibel omgaan met de ‘doorlatendheid’ van je ik-wand
	Meerdere ‘vensters’ en plekken om te verwerken
	Wie beleef je binnen je ik-wand?
	Is de homunculus terug?
	Vanuit de grondpatronen naar ‘ik’ kijken

	Je creëert je eigen Umwelt
	Het begrip ‘Umwelt’
	Hoe neem je waar?

	Wat is jouw ‘identiteit’?
	‘Identiteit’ is een jong begrip met oude wortels
	Identiteit, identiek, individu
	‘Identiteit’ is een verhaal van sociale rollen
	‘Ben’ je iemand door je identiteit?

	‘Jezelf’, ’het zelf’, ‘zelf’ of ‘Zelf’?
	Vragen genoeg
	Waar is het ‘zelf’ en wat houdt het in?
	De drie grondpatronen bieden elk een andere kijk
	Zelfbeeld
	Je ‘zelf’ is een verhaal
	Vaak vergeten we dit:


