
Drie grondpatronen 
om leven te be-leven 


Francis Gastmans 



’Korte teksten’ zijn inleidingen, stimulerende gedachten, smaakmakers, 
ideeën-verspreiders, twijfel-zaaiers. Het zijn geen gedachten met een 
definitief eindpunt, geen wetenschappelijk vastgelegde conclusies, geen 
academische teksten. Het zijn voorlopige resultaten van mijn persoonlijke 
studie, onderzoek en toepassingen. De inzichten, ervaringen en reflecties 
hebben voor mij inmiddels een bepaalde ‘stevigheid’. Toch blijven ze een 
stap op mijn nooit eindigende zoek- en vindtocht en dus kunnen de gedachten 
die hier staan morgen weer worden bijgeschaafd. Na wijziging krijgt een 
tekst een nieuw versie-nummer.


Drie grondpatronen om leven te be-leven


Tekst en vormgeving: Francis Gastmans


Versie 16.5 - mei 2025


© Francis Gastmans


https://francisgastmans.com/ 
francisgastmans@icloud.com


Je mag al de teksten op de website vrij gebruiken. Meer nog, het doel van het delen 
van mijn gedachten is dat je ze zou gebruiken om daarmee kritisch-onderzoekend je 
inzichten en die van anderen onder de loep te nemen. Gelieve wel respect te hebben 
voor het copyright en steeds mij als bron te vermelden wanneer je een stukje kopieert. 
Dank je. 

https://francisgastmans.com/
mailto:francisgastmans@icloud.com


Welkom


Mijn intentie met deze tekst is jou nieuwsgierig te maken en je het 
gevoel te geven dat het nuttig is om jouw leven vanuit meerdere 
perspectieven te bekijken, naast elkaar, niet tegen elkaar. Ik wil vragen 
in je oproepen en je doen twijfelen, veel meer dan je zekerheid bieden. 
Het is dus niet vreemd indien je bij het lezen van deze tekst meer 
vragen dan antwoorden hebt. Ik nodig je uit om helderder waar te 
nemen en scherper te denken.  
Het is een ongewoon verhaal omdat het ingaat tegen wat je via je 
opvoeding en je opleiding hebt geleerd. Het verhaal gaat over de 
fundamentele patronen van je leven, de grondpatronen, die invloed 
hebben op hoe en wat je waarneemt, hoe en wat je denkt en hoe en 
wat je onderneemt. Ik vertel je dat de ‘gewone’ kijk op het leven die je 
hebt geleerd weliswaar diverse vormen en kleuren kent maar dat die 
steeds teruggrijpen op eenzelfde fundamenteel patroon, het lijnig 
grondpatroon. Daarnaast zijn er twee andere invalshoeken die een 
totaal andere kijk geven op de manier waarop je jouw leven kunt be-
leven, het systemisch en het lemniscatisch grondpatroon.

Is dit een filosofisch verhaal? Ja, enigszins wel omdat het het resultaat 
is van reflecties die ik heb gemaakt wanneer ik vanop een grote 
afstand de concrete fenomenen, de menselijke handelingen en hun 
interacties herhaaldelijk waarnam. Het is echter een praktische tekst 
omdat mijn gedachten vertrekken vanuit de dagelijkse realiteit en ik 



ze daar naar terugbreng. Ik heb mijn gedachten gevormd vanuit de 
praktijk en ben daarbij vertrokken vanuit het uitdrukkelijk niet-weten.  1

Ik ben dus niet iemand die hét weet. 
Ik denk en schrijf op de praktijk gericht en voel me verbonden met 
enkele praktisch denkers in het oude China (Zhuang Zi, taoïstisch 
denker, 4e eeuw BCE) en het oude India (Nāgārjuna, boeddhistisch 
filosoof, De Weg van het Midden, 2e eeuw CE). 
Ik schrijf in gewonemensentaal, vermijd zoveel mogelijk filosofisch 
of technisch jargon, en tegelijkertijd let ik er op dat ik erg zorgvuldig 
en waar nodig nauwkeurig spreek. Alle begrippen en woorden zijn een 
conventie, een afspraak, dus jij en ik kunnen best van mening 
verschillen over de invulling en het gebruik ervan. Enerzijds geven we 
betekenis aan woorden, niet steeds zoals de definitie in een woorden-
boek aangeeft, tegelijk beleven we woorden op een persoonlijke 
manier en roepen woorden bij ieder van ons andere beelden op. Alle 
woorden hebben voor jou steeds zowel een betekenis, een beleving als 
een beeld. (Hoe gebruik jij bv. het woord ‘loslaten’?)  Waar nodig zal 2

ik dan ook verduidelijken hoe ik bepaalde begrippen en woorden 
gebruik. 
Even praktisch: voor de verwijzing naar personen gebruik ik ‘hij / 
zijn’ en ‘zij / haar’ willekeurig door elkaar (tenzij het uitdrukkelijk om 
een man of een vrouw gaat); de verwijzing kan je gewoon ruilen of 
vervangen door bv.  ‘hen / hun’.


Veel lees- en leergenot

Francis Gastmans


 Meer in het hoofdstuk Wu-wei, de kracht van niet-doen in het gratis boek  1

Pad-vindend leiderschap - Samen de juiste weg vinden
 Je ontdekt hierover meer in de tekst Wat is een woordenwolk? die je vindt bovenaan 2

de pagina BEELDENDE TALEN op mijn website.



Inhoud 

1.   Je leeft in verhalen	 
1
Een alledaags verhaal

Je ademt verhalen in en uit

Verhalen, allemaal verhalen

Verhalen voldoen aan menselijke behoeften

Niet één verhaal vertelt alles over alles


‘Geneste’ verhalen, verhalen die in elkaar grijpen

Het verhaal van de drie grondpatronen

Een verhaal dat een groot verschil maakt


Waar maakt dit verhaal concreet verschil?

Van wie zijn de ideeën in deze tekst?


2.  Waar gaat het verhaal van de grondpatronen over?	 
21
Je leven bekijken vanop een afstand

Een alledaags voorbeeld van de grondpatronen

Een eerste schets van de drie grondpatronen

Drie grondpatronen en het dagelijks leven

Je levenshouding

Je taalgebruik toont het grondpatroon dat je hanteert


De kwaliteit van je taalgebruik

Begrip, definitie en betekenis

Semantisch netwerken en de grondpatronen

Betekenis, beleving en beeld

Enkele concrete voorbeelden




3.  Drie grondpatronen	 
47
3.1   Het lijnig grondpatroon	 
47
3.1b Het lijnig-sacrale grondpatroon, een variant	 
51

Het lijnig grondpatroon uitbeelden

Lineair, circulair, spiraalsgewijs, … allemaal lijnig!

Het begrip ‘tijd’


3.2.  Het systemisch grondpatroon	 
61
Hoe het systemisch grondpatroon uitbeelden?


3.3.  Het lemniscatisch grondpatroon	 
68
De naam ‘lemniscatisch’


4.  De dynamiek van de grondpatronen	 
75
De dynamiek

Een grondpatroon staat los van de inhoud

Grondpatronen herkennen

Alle patronen zijn gelijkwaardig

Één grondpatroon op zich geeft geen volledig beeld

Geen tegenstelling Oost - West


5.  Flexibel leven	 
87
De weldaad van grondpatronen

Flexibel met een vaste overtuiging

Problemen vanuit drie perspectieven bekijken



1.   Je leeft in verhalen


Een alledaags verhaal 


Ik zit in de wagen en rij op autosnelweg E40. Het is een heerlijk 
zonnige dag. Ik ben op weg naar de kust. We zijn met zeer velen 
tegelijk op dit moment, op dit deel van déze snelweg. Daardoor 
vertraagt het verkeer en komt het tot stilstand. Op de radio hoor ik het 
bericht “Op de E40 verliest u op dit ogenblik meer dan een uur.” 
Hoezo ‘verliezen’? Vanuit welk perspectief bekeken is zo’n bericht 
logisch? Voor wie betekent dit ‘verlies’? Alleszins voor iemand die de 
rijtijd in zijn hoofd heeft vastgezet, denk ik. Ik hoef niet lang te 
wachten voor een antwoord op mijn vragen want drie auto’s voor mij 
is de bestuurder uitgestapt. Hij is zichtbaar kwaad, erg kwaad. Hij 
verliest … alleszins zijn geduld en zijn humeur. Mijn wagen staat op 
de rechter rijstrook. Iemand achter mij tracht uit de file te komen. Hij 
draait de wagen op de pechstrook om zo de afrit te bereiken die niet 
zo heel ver meer af ligt. Pech op de pechstrook want binnen de kortste 
keren zit ook deze strook vast. Dubbele pech, verderop staat politie 
die iedereen die op de pechstrook staat eerst een boete geeft alvorens 
hen door te laten. Daar komt een ziekenwagen aan! Ik zie dat op de 
linker rijstrook enkele mensen zijn uitgestapt en drank en koekjes met 
elkaar delen. Die bekijken de zaak helemaal anders en maken het 
gezellig. “Erg vervelend hé.”, zegt een man die naast mijn wagen 
komt staan tegen mij, “Iedere dag is het hier file. Ik neem het er bij. 
Vertragingen horen bij de snelweg maar het blijft vervelend.” Hij heeft 
zelf niet door hoe grappig de tegenstelling klinkt. “Dat is een positieve 
kijk,” antwoord ik, “Ik sta zelf nooit in de file. Ik zie het zo, mijn 
wagen staat stil maar ik niet. Ik zet mezelf niet in de file, dat vind ik 

-  -1 Versie 16.5



een slecht idee.” Ik krijg een verwonderde blik terug en een 
handgebaar dat duidelijk aangeeft dat ik gek ben. Na twee uren 
wachten, mogen we verder rijden. We rijden voorbij de plek die de 
‘oorzaak’ is van de file: in de berm liggen twee zeer zwaar 
beschadigde wagens, daarnaast staan een ziekenwagen en een witte 
tent met verzorgers die in en uit lopen. Iedereen rijdt erg traag langs 
de plek. Niet omdat we niet sneller mogen rijden. Aan de andere kant 
van de autoweg groeide er inmiddels een kijkfile. 
Hoe je de situatie bekijkt en er op reageert, hangt af van het 
grondpatroon waarmee je leeft. Ik kom daar in het volgende hoofd-
stuk op terug.


Je ademt verhalen in en uit


Je kent het gezegde “Hij voelt zich als een vis in het water.” Een vis is 
steeds omringd met water. Wanneer hij zwemt beweegt het water met 
hem mee, hij duwt als het ware het water zachtjes opzij. Het water is 
niet alleen rondom hem maar ook in hem, het water gaat door zijn 
lichaam. Hij heeft het water nodig want daaruit haalt hij de nodige 
zuurstof. Zonder water en zuurstof gaat een vis dood.  
Er is het gezegde “Zo vrij als een vogel in de lucht.” Een vogel is 
volledig omringd door lucht. Enkel dankzij de lucht kan de vogel 
vliegen. Bij het vliegen duwt hij zachtjes de lucht opzij, naar boven of 
naar beneden. Die lucht is er niet alleen rondom hem maar ook in 
hem, hij haalt er de noodzakelijke zuurstof uit. Zonder lucht valt een 
vogel naar beneden en gaat dood.  
Zo kan je ook zeggen “Leven als een mens in de atmosfeer.” Een mens 
is volledig omringd door de atmosfeer, door lucht om het eenvoudig te 
zeggen. Wanneer een mens stapt zet doet hij tegelijk de lucht 
bewegen, hij duwt bij het stappen als het ware de lucht opzij (zoals 

-  -2 Versie 16.5



wanneer je in een zwembad of een rivier stapt en daarbij het water 
opzij duwt). Tussen de mens en de lucht is er een open grens met zijn 
huidcellen en met zijn neus. De lucht is niet enkel rondom hem maar 
ook in hem, het gaat door zijn lichaam, tot in al zijn cellen. De mens 
heeft de lucht (de atmosfeer) nodig want de druk houdt hem op de 
grond (letterlijk) en uit de lucht haalt hij de nodige zuurstof. De lucht 
heeft hij ook nodig om te kunnen spreken en te kunnen horen wat de 
anderen zeggen of zingen. 
Op dezelfde manier als de drie vorige gezegden stel ik “Leven als een 
mens in verhalen.” Als mens beweeg jij je in een ‘verhalenveld’ dat 
zich niet alleen rondom jou bevindt maar ook in jou. Je ademt 
verhalen in en uit bij alles wat je doet, voelt en denkt, bij al je 
interacties met andere mensen en met dieren. Je deelt jouw verhalen 
met anderen door ze uit te spreken, uit te drukken, te communiceren = 
ze ‘uit te ademen’. Je hebt de verhalen nodig die anderen vertellen en 
die je op vele manieren kan ontvangen. Je wisselt verhalen uit om te 
overleven, om je veilig te voelen, om zekerheid te hebben, om te 
weten waar je je bevindt, om verbinding te maken met anderen, om te 
leren, om lief te hebben, om alles te kunnen doen wat je doet, vooral 
om jezelf te kennen. Je leeft dankzij verhalen. Zonder verhalen gaat 
een mens dood, o.k. niet onmiddellijk maar alleszins langzaam, 
mentaal, emotioneel, fysiek.


Een metafoor 
Een verhaal is als een uitnodiging voor een maaltijd. Wanneer je aan 
tafel komt verwacht je niet dat er op je bord een bussel wortelen ligt, 
net uit de aarde getrokken met daarbij een kaartje waarop alle 
wetenschappelijke gegevens staan van de wortel. Neen! Je verwacht 
dat de wortelen heerlijk zijn bereid, dat ze geuren, dat ze beelden 
oproepen en dat ze bij de eerste beet jouw smaakpapillen strelen.  
Wil je je lichaam kunnen voeden met deze wortelen zal je er goed op 
kauwen, je maag zal voor de vertering zorgen en je darmen halen er 

-  -3 Versie 16.5



alle nodige voedingsstoffen uit. Zo gaat het ook met alle ‘informatie’ 
die mensen met elkaar delen: ze wordt verpakt in verhalen want 
anders kan je de ‘informatie’ niet opnemen en verteren en is ze niet 
voedzaam. Je kan statistieken, tabellen, grafieken, cijfers en 
vergelijkingen uitwisselen, maar die hebben enkel betekenis binnen 
een verhaal. Professionele musici kunnen een partituur lezen, de 
partituur is voor hen een verhaal. Willen ze die ‘informatie‘ met niet-
musici delen dan is een ander vorm voor het verhaal nodig, een 
verklankt verhaal, ze spelen de partituur. Informatie, om het even de 
welke, zonder verhaal is niet ‘eetbaar’ en ‘verteerbaar’. We delen 
verhalen via woorden, klanken, gebaren, tekens, beelden, aanrakingen  
… via alle mogelijke talen.


Verhalen, allemaal verhalen


Een mensenleven speelt zich vanaf het eerste moment af in een wereld 
van verhalen, je bent omringd met verhalen. 


Wat ‘het eerste moment’ van een mensenleven betekent, is onderwerp 
van diverse sterk uiteenlopende verhalen. Afhankelijk van de 
overtuigingen die aan de basis liggen, wordt een ander verhaal 
verteld en gaat het om een ander tijdstip. Wanneer begint en eindigt 
‘leven’, ‘hét leven’ en ‘mijn leven’? Wanneer zegt iemand “Ik heb een 
nieuw leven gekregen.”?


Je groeit op en leert alles over ‘leven’ en ‘het leven’ via verhalen: de 
dagelijkse kleine verhalen die je verzorgers en opvoeders vertellen, de 
verhalen in de dagopvang en op school, de verhalen in de familie, de 
verhalen van vriendjes, de verhalen bij je opleidingen, de sociale 
verhalen, de culturele verhalen, de grote maatschappelijke en de 
politieke verhalen, de verhalen over zingeving, de vele verhalen als 
ontspanning of ontsnapping en entertainment (via boeken, films, 
video’s, podcasts, theater, muziek, enz.), de verhalen die de officiële 
media verspreiden en de verhalen via sociale media, enz.  
Verhalen verzorgen alle communicatie tussen mensen. Elke mening is 

-  -4 Versie 16.5



een verhaal, elke visie, elke betoging, elke ontmoeting, elk gebaar, 
elke streling, elke misdaad is een verhaal, elke discussie en elke strijd 
is een verhalenstrijd. Verhalen zorgen voor de verbinding tussen 
diverse soorten gegevens en data en maken mogelijke verbanden 
helder. Ze zorgen voor het opbouwen en verspreiden van kennis. 
Opvoeden, onderwijzen, lesgeven of trainen is het doorgeven van 
verhalen. Elke leerinhoud is een verhaal, elke theorie, elke 
wetenschappelijke ontdekking, elke filosofie is een verhaal. Elk 
product of ding dat je maakt, verkoopt of koopt is een verhaal, elke 
technische prestatie, elke technologische uitvinding, elk wapen is een 
verhaal. 
Alles wat je doet is een verhaal vertellen aan anderen en tegelijk een 
verhaal vertellen aan jezelf: wandelen, zorgen voor anderen, werken, 
ontspannen, knutselen, liefhebben, schrijven, lezen, luisteren, enz. Je 
leeft en beweegt voortdurend, overal en in alles wat je doet, in een 
wereld van verhalen, je leeft in een ‘verhalenveld’.  
Via de duizenden verhalen die je hebt opgenomen en verinnerlijkt, put 
je al snel uit een enorme voorraad vertellingen om je eigen verhalen 
vorm te geven en te vertellen. Je innerlijke voorraad is noodzakelijk 
om jezelf te vertellen wat je waarneemt en ervaart, wie je bent of wie 
je wordt, wat je drijft om te doen wat je doet, om jezelf te kunnen 
kennen. Je hebt bestaande verhalen nodig om te kunnen waarnemen, 
situaties te kunnen inschatten, te kunnen oordelen en besluiten, te 
kunnen beslissen en actie te ondernemen. Je vertelt voortdurend jezelf 
verhalen over wie jij bent, wie de anderen zijn, wat je overkomt, wat 
er gebeurt, wat je voelt en wat je denkt, wat je verwacht (en niet altijd 
gebeurt) of wat je vreest (en toch vaak niet gebeurt), wat je wilt en wat 
je liever vermijdt. Er heeft voortdurend een innerlijk verhalengesprek 
plaats in jou. Je communiceert voortdurend, verbaal én non-verbaal én 

-  -5 Versie 16.5



met beelden, tekens en signalen. Om het even hoe, je vertelt daarbij 
een verhaal. Dat zijn uiteraard niet allemaal uitgebreide verhalen. 
Wanneer je bv. een aangenaam zonnetje op je lichaam voelt, vertel je 
jezelf een kort verhaal over je aangenaam aangeraakt voelen door de 
zonnestralen. Zwijgend naast elkaar zitten is communiceren, zelfs al 
gaat het om iemand die je niet kent, nog nooit hebt ontmoet en je er 
slechts voor enkele seconden bij in de buurt bent. Daarmee leeft er in 
jou een kortverhaal over jezelf en die persoon in deze situatie. 
Wanneer je iemand op haar eentje ziet zitten vertel je jezelf een 
verhaal over een vrouw die daar op haar eentje zit. Het beeld dat je in 
een flits opneemt start tegelijk in jou het vertellen. Heel snel sluipen er 
in je verhaal allerlei veronderstellingen over deze persoon. Misschien 
doet het voorval jou voelen en denken aan iemand die je kent, aan een 
situatie die je ooit hebt beleefd, aan een (on)gelukkig voorval, aan een 
beeld uit een film? Onder elk eenvoudig en klein gebaar zit een 
verhaal, een glimlach is een stukje van een groter verhaal. Ik zit in de 
trein en over mij zit een vrouw op wiens gelaat plots een glimlach 
verschijnt. Ze heeft oortjes in en luistert naar iemand of naar muziek. 
Ik zie niet alleen haar gelaat en wat de glimlach met haar doet, ik zie 
ook een verhaal én ik voel in mij een verhaal (over glimlachen, over 
iemand die tegenover mij zit en naar iets luistert en nu glimlacht, over 
wat haar glimlach met mij doet, enz.) Elk mini-stukje van 
communicatie is meer dan louter een signaal, een beeld, een symbool 
of een teken. Je begrijpt een voorval, een beeld of een uitdrukking 
enkel binnen een verhaal waar het in past. Je hebt een verhaal nodig 
om te kunnen begrijpen.  
Het leven bestaat uit honderden ‘spelregels’, eenvoudige en 
gecompliceerde, vanzelfsprekende en erg ingewikkelde, formele en 
vooral informele regels. Allemaal zijn ze verpakt in een verhaal. 

-  -6 Versie 16.5



Spelregels zijn verhalen, het is dé manier om die vorm te geven en 
door te geven. Je hebt verhalen nodig om je veilig te voelen, om zeker 
te zijn van jezelf en van anderen, om zo vlot mogelijk samen te leven. 
Verhalen vertellen je hoe je het gedrag van andere personen kunt 
inschatten en hoe je tot hen te verhouden. Hoe begroet je iemand die 
je niet kent en hoe kan je zien of je die persoon kunt vertrouwen of 
niet en hoe reageer je dan? Dat vertellen je diverse verhalen. Een 
verkeersbord langs de weg verwijst naar spelregels binnen een verhaal 
over verkeer. Je dient de spelregels te kennen om correct te kunnen 
reageren op het bord. Wanneer je iemand kruist op het voetpad en je 
kijkt elkaar aan vertel je jezelf in een flits een verhaal over de ander. 
Tegelijk ‘leest’ de ander een verhaal uit jouw gedrag en de manier 
waarop je haar (niet) aankijkt. Overal zijn er spelregels en die passen 
binnen een verhaal. Je kunt niet binnenkomen in het koninklijk paleis 
en de bewoner met een high five willen begroeten. Je vriendin 
daarentegen zal verbaasd opkijken wanneer je een diepe buiging 
maakt wanneer je thuiskomt in plaats van haar een knuffel te geven. Je 
loopt geen supermarkt binnen terwijl je luidop in alle richtingen roept: 
“Goeiemorgen allemaal!”. (Wellicht geef je hiermee wel een aantal 
mensen een prettig gevoel en help je hen de dag te starten met een 
lach en met een nieuw verhaal “Moet je eens weten …”). 
De meeste verhalen vertel je niet met woorden maar via je gedrag. Het 
verhaal is de onderstroom, datgene wat je gedrag draagt, datgene wat 
jouw gedrag zinvol of ‘logisch’ maakt. Omdat het een onderstroom is, 
werkt die onbewust, zonder dat iemand het hoort of ziet of er expliciet 
een verklaring voor geeft. Met ieder gebaar, met iedere signaal, met 
iedere blik, vertel je zoveel zonder woorden, zonder die expliciet te 
maken, zonder uitdrukkelijk aandacht te vragen voor het verhaal. 
Indien we geen verhalen zouden delen bevriest de wereld. 

-  -7 Versie 16.5



Het grote belang van het vertellen van je persoonlijk verhaal toont 
zich tijdens het proces van rouwen na het verlies van iemand of iets 
(een. job, een droom, je fysieke gezondheid, enz.) dat erg belangrijk is 
voor jou, iemand of iets waar jij veel emotionele energie aan hebt 
gekoppeld. Op dat moment zal je het bestaande verhaal over de 
betrokkene of de situatie opnieuw en anders construeren. Tijdens het 
rouwen herschrijf je stukje bij beetje het verhaal van de relatie en van 
de verbinding die er niet meer is. Je legt andere accenten, brengt 
bepaalde gebeurtenissen meer op de voorgrond of zet andere net meer 
op de achtergrond. Dit herconstrueren is noodzakelijke en nuttige 
arbeid. Met het vernieuwde verhaal groeit voor jou een zinvolle 
betekenis van de  nieuwe situatie.


Verhalen voldoen aan menselijke behoeften


Je verlangt naar verhalen omdat die tegemoet komen aan essentiële 
menselijke behoeften. Van bij je geboorte wordt je gedreven door 
behoeften. Er zijn de basisbehoeften zoals behoefte aan aanraking, aan 
voeding, aan kunnen ademen (zuurstof), aan warmte of verkoeling, 
aan rust en veiligheid, behoefte aan zekerheid, aan ruimte om te 
bewegen. Al snel voel je de sociale behoeften zoals behoefte aan 
iemand die voor je zorgt, behoefte om iets uit te drukken en respons te 
krijgen, aan iemand om gevoelens en gedachten mee te delen, om iets 
te verkennen en te ontdekken, om samen te spelen of te werken. 
Sneller dan de volwassenen veronderstellen groeien er in een kind 
fundamentele behoeften zoals de behoefte om te weten waardoor iets 

-  -8 Versie 16.5



gebeurt en de behoefte om te weten waarom dit wel en dit niet.  3

Bij ieder mens leeft verlangen om de vele en complexe ervaringen een 
plaats te kunnen geven, om enerzijds ze te kunnen verklaren en 
begrijpen en anderzijds om de zin van wat er gebeurt te kunnen vatten, 
om zin te geven aan wat hen overkomt. Verhalen bieden een antwoord 
op de vele vragen die worden opgeroepen door de vele behoeften die 
we hebben. Dit is vooral voelbaar  wanneer niet wordt voldaan aan 
onze behoeften. Onze behoeften leiden ons naar verwachtingen en 
naar een bepaalde respons. Wat we willen is niet alleen een concreet 
antwoord of een reactie maar tevens een verhaal waarin dit ingebed is. 
We willen een ‘goed’ verhaal. We willen allemaal een minimum aan 
veiligheid en zekerheid. Een goed verhaal biedt ons dat, alleszins het 
gevoel dat het zo is. Zelfs mensen in een vluchtelingenkamp vertellen 
zichzelf en anderen dat ze hier veilig zijn want in hun tent is geen 
oorlog. Het is dan ook een venijnige vorm van oorlog voeren om 
bewust burgers op te jagen en een gevoel te geven dat ze nergens meer 
veilig zijn, om voortdurend hun verhaal te verstoren, om hun verhaal 
van zekerheid te ondergraven en om ‘valse’ verhalen te verspreiden. 

We willen begrijpen zelfs al is de situatie onvoorstelbaar en onbegrijp-
baar. We vertrekken van de overtuiging dat begrijpen hoe dan ook 
mogelijk is indien we maar voldoende informatie krijgen ingebed een 
‘goed’ verhaal. We verlangen naar verhalen die de situatie ‘begrijp-
baar’ maken. We willen eenvoudige verhalen zelfs al vertellen ze over 
complexe dingen. We willen dat de zaken eenvoudig worden 
voorgesteld, met enkele cijfers liefst, want cijfers geven de illusie dat 

 De vraag ‘Waardoor?’ vraagt om een verklaring en schept kennis, de vraag 3

‘Waarom?’ vraagt om verantwoording of om zingeving. De vraag is niet “Waarom 
komt de zon op?” maar “Waardoor komt de zon op?” Het onderscheid tussen deze 
twee type vragen is essentieel, toch wordt ons dat niet aangeleerd. 
Je leest er meer over in De Kunst van het vragen stellen

-  -9 Versie 16.5



we iets kunnen meten en daardoor weten. We willen dat de situaties en 
relaties worden gevat in een verhaal met eenvoudige modellen en 
schema’s. Liefst hebben we een stappenplan-verhaal met een beperkt 
aantal stappen, vier tot acht. Zo’n plan geeft ons een gevoel van 
zekerheid, de zekerheid dat we goed bezig zijn, dat we op de goede 
weg zijn, dat we een oplossing kunnen bereiken indien we maar deze 
weg nauwgezet volgen. We willen dat verhalen een einde kennen, 
liefst een happy end maar als dat niet kan dan toch liever een 
overlijden of een nederlaag als einde beter dan helemaal geen einde, 
want dan is het verhaal nog steeds niet ‘af’. We willen het lichaam van 
wie is vermist of verdwenen, want enkel dan kunnen we het verhaal 
afronden. We houden er niet van om in onzekerheid te blijven leven.


Niet één verhaal vertelt alles over alles


Het aantal soorten verhalen dat kan worden verteld is zeer groot en 
zeer divers. Naast de dagelijkse verhalen die ons leven creëert of 
ondersteunt zijn er de grote verhalen van de politieke partijen en de 
wetenschappen. Elke tak van de wetenschap heeft een eigen specifiek 
groot verhaal. Daarnaast zijn er de verhalen van de diverse kunsten, de 
gezongen of gespeelde verhalen en de biografische verhalen, en er zijn 
uiteraard de vele godsdiensten en anderen met hun sacrale en 
spirituele verhalen, waar een grote aantrekkingskracht van uitgaat net 
omdat die pretenderen Hét Groot Verhaal te vertellen.

Al deze grote verhalen vertellen iets over de waargenomen en de 
beleefde ‘werkelijkheid’. Sommige verhalen maken de zaken helder 
en verklaren, andere bieden zingeving, steun of troost. Je zou wel 
willen dat alle verhalen vertrekken vanuit één ‘werkelijkheid’ en dat 
ieder verhaal gewoon een onderdeeltje vertelt van één groot 
begrijpbaar, samenhangend verhaal. Dat de vele verhalen een geheel, 

-  -10 Versie 16.5



één ‘werkelijkheid’, kunnen of moéten vormen is voor vele mensen 
een sterk verlangen. Dat éne verhaal en die éne ‘werkelijkheid’ blijft 
echter een wens, een uitgangspunt, een aanname, een overtuiging, 
geen ‘feit’. Het is een van de kenmerken van de mens om de vele 
korte of lange verhalen over zijn ervaringen, belevingen en gedachten 
tot een geheel te vormen, tot één Groot Verhaal. Wanneer je vele 
verhalen bijeenlegt kan je die beleven als een geheel. Elk afzonderlijk 
verhaal creëert echter bij het vertellen een eigen ‘werkelijkheid’ en de 
verschillende verhalen vormen niet zomaar een geheel. Sommige 
passen bij meerdere andere verhalen, sommige verhalen passen bij 
slechts een beperkt aantal vertellingen of hebben een heel eigen 
specifiek verhalengebied. 
De meeste mensen willen dat de persoonlijke verhalen, de grote 
verhalen van hun gemeenschap, de spirituele verhalen en de verhalen 
van de wetenschappen in elkaar passen als matroesjka- of baboesjka-
popjes. De popjes symboliseren de overtuiging dat de micro-kosmos 
(het persoonlijke) passen binnen het de macro-kosmos (het heelal), er 
zelfs een afspiegeling van zijn. 
Voor veel wetenschappers en filosofen is het echter onaanvaardbaar 
dat je de diverse soorten verhalen zonder meer aan elkaar koppelt tot 
één Groot Verhaal. Zij die een Groot Verhaal vertellen hebben meestal 
een synthese gemaakt van een beperkt aantal verhalen en laten bewust 
meerdere anders klinkende verhalen links liggen of beweren dat het 
‘valse’ verhalen zijn of dat ze ‘onwaarheid’ vertellen. Het is bij een 
Groot Verhaal vaak meer knippen dan plakken. Daarnaast beleven 
sommigen het als onaanvaardbaar indien iemand twee soorten 
verhalen die tegengesteld zijn (of lijken) naast elkaar hanteert zonder 
die binnen één geheel te beschouwen en daar dan consequent naar te 
behandelen. 


-  -11 Versie 16.5



De Belgische filosoof en ethicus Etienne Vermeersch (1934-2019) op 
bezoek in India kon niet begrijpen dat iemand fysica kan studeren aan 
een universiteit en tegelijk geloof hechten aan de hindoeïstische 
spiritualiteit. De oude man zat gevangen in zijn atheïstisch-lijnige 
paradigma’s. Ook filosofen zijn beperkt in hun denken en vertellen 
eenzijdige verhalen.


De Belgische wetenschapper Georges Lemaitre (1894-1966) 
hanteerde wél twee soorten verhalen naast elkaar zonder dat die voor 
hem elkaar moesten beïnvloeden. Hij was natuurkundige, astronoom 
en kosmoloog, en leverde erg belangrijk wetenschappelijk werk met 
zijn hypothese van het uitdijende heelal (1927) en was de grondlegger 
van de oerknal-theorie (1931). Daarnaast was hij ook katholiek 
priester. Hij bleef steeds het onderscheid aangeven tussen enerzijds 
zijn wetenschappelijk werk en hypotheses en anderzijds zijn geloof. 
Hij wilde niet dat zijn wetenschappelijke hypotheses gelieerd werden 
met het theologische begrip van de schepping. Afhankelijk van de 
situatie en de opdracht wisselde hij in het gesprek vlot van paradigma 
en van verhaal.


‘Geneste’ verhalen, verhalen die in elkaar grijpen


Wat doe je met de vele diverse, soms erg tegenstrijdige verhalen in de 
wereld? Je kunt je eigen verhaal als enig juiste te beschouwen en alle 
andere verhalen afwijzen. Je kunt trachten een synthese te maken en 
ze terugbrengen tot één Groot Verhaal en alle verhalen die daar niet 
binnen passen afwijzen of verzwijgen. Er is een alternatieve manier: 
de vele verhalen gewoon naast elkaar leggen. Je bekijk dan wat de 
‘zeggingskracht’ is van elk verhaal, zowel inhoudelijk als naar vorm 
en structuur. Je kunt gelijkenissen en verschillen noteren en verbanden 
leggen. Tenslotte kan je overwegen op welke manier en in welke mate 
de verhalen in elkaar kunnen worden geschoven zonder tekort te doen 
aan elk van hen.


-  -12 Versie 16.5



Een citaat van Brian Greene: 
4

“We kijken naar de werkelijkheid, we herkennen patronen en die 
patronen voegen we samen tot verhalen die kunnen fascineren, 
informeren, verbazen, vermaken en opwinden. Hierbij is het meervoud 
- verhalen - essentieel. In de bibliotheek van het mensenlijk denken 
bestaat niet zoiets als een enkel, verenigd boekdeel waarin het 
uiteindelijke begrijpen wordt overgebracht. Integendeel, we hebben 
vele, op elkaar aansluitende verhalen geschreven die verschillende 
domeinen van de menselijke nieuwsgierigheid en ervaring verkennen; 
dat wil zeggen, verhalen die de patronen van de werkelijkheid elk met 
een eigen grammatica en woordenschat weergeven. …   
Dit zijn allemaal verhalen die steeds maar doorgaan, ontwikkeld door 
denkers uit verschillende disciplines. Een sage die begint bij quarks 
en eindigt bij het bewustzijn zou een lijvig boekwerk zijn. Toch grijpen 
de verschillende verhalen wel in elkaar. …   
Hoe onderling verbonden ze ook zijn, de verschillende verhalen, 
verteld in verschillende talen en gericht op verschillende niveaus van 
de werkelijkheid, geven totaal verschillende inzichten. Misschien 
zullen we op een dag naadloos van het ene verhaal op het andere 
kunnen overgaan en alle voortbrengselen van de menselijke geest, 
werkelijk en fictief, van de wetenschap en van de verbeelding, met 
elkaar kunnen verbinden. …  
Maar ook als we niets hebben dat daarbij zelfs maar in de buurt komt, 
kunnen we er veel van opsteken als we ons in die verhalen onder-
dompelen - wetenschappelijk, creatief, in de verbeelding. …   
Diepe mysteries vragen om helderheid, gegeven door een reeks 

 Brian Greene, prof. wiskunde en theoretische natuurkundige, mede-ontwikkelaar van 4

de snaartheorie en oprichter van het Word Science Festival. Een citaat uit zijn boek 
Tot het einde der tijden - De zoektocht naar de reden van ons bestaan in een nieuwe 
wereld, Spectrum 2020

-  -13 Versie 16.5

https://www.worldsciencefestival.com


‘geneste’ verhalen, verhalen die als een set schalen in elkaar passen. 
Of ze nu reductionistisch of emergent zijn (spontaan verschijnend), 
wiskundig of figuratief, wetenschappelijk of poëtisch, we puzzelen het 
rijkste begrip bij elkaar door vraagstukken vanuit een scala aan 
perspectieven te benaderen.”


Het verhaal van de drie grondpatronen


Een verhaal vertellen is steeds een vorm van meta-communicatie, je 
vertelt  dan ‘over’ iets, waar je vanop wat afstand op terugkijkt.  
We hebben onze dagelijkse ervaringen, belevingen, gedachten, inter-
acties, enz. Met onze dagelijkse verhalen vertellen we daar iets 
zinnigs ‘over’.   
Voor onze dagelijks verhalen halen we inspiratie bij ruimere verhalen 
die worden verteld door onze familie en vrienden, onze leraren, de 
media, de literatuur, de reclame, enz. De ruimere verhalen vertellen 
‘over’ de dagelijkse verhalen. Er zijn flink veel gelijkenissen in de 
verhaallijn of het verhaalpatroon van deze verhalen.  
Er zijn organisaties, instituten, religies, culturele instellingen, politieke 
partijen, filosofen en wetenschappers die een groot verhaal vertellen. 
De grote verhalen vertellen ‘over’ de dagelijkse en ruimere verhalen, 
vatten ze samen, bieden ze een kader, maken ze begrijpelijk. Alle 
grote verhalen verschillen wat inhoud en vorm betreft. Ook hier zijn 
er vele gelijkenissen in verhaalpatronen herkenbaar.  
Het basisverhaal van de drie grondpatronen vertelt ‘over’ de verhaal-
patronen van alle verhalen (de dagelijkse, ruimere en grote verhalen), 
het vertelt het verhaal van drie fundamenteel verschillende manieren 
waarop zowel de dagelijkse, de ruimere als de grote verhalen worden 
geconstrueerd en verteld. Het gaat daarbij niet om de inhoud maar om 
de manier van conceptualiseren van woorden en beelden, het 

-  -14 Versie 16.5



opbouwen, het structureren en de interne structuur van de verhalen. 
Alle verhalen hebben een grondvorm, een grondpatroon: ofwel lijnig, 
systemisch of lemniscatisch.


Een verhaal dat een groot verschil maakt


Het waarnemen, herkennen, erkennen, waarderen, respecteren  

en flexibel inzetten van de drie verschillende grondpatronen  

leidt tot:


• helderder en scherper denken; 


• de ander kunnen aanvaarden zoals je haar ontmoet vandaag, 

zoveel mogelijk zonder oordeel; 


• het onderscheid tussen de vier soorten ‘feiten’ respecteren; 
5

• kunnen zien wat de vraag is waar het écht om draait en  

niet in de valkuil trappen van de schijnproblemen; 


• duurzame oplossingen vinden die zorg dragen voor  

alle aspecten van het leven;


• jouw waarheid helder formuleren en er achter blijven staan  

zonder te strijden voor Dé Waarheid;


• vruchtbaar samenwerken met mensen die er een andere 

levensvisie op nahouden dan jij; 


• je leven op een constructieve en verbindende manier  

beleven en vormgeven. 


 
Om de grondpatronen te herkennen en de verschillen te kunnen zien, 
dien je flink afstand te nemen van je gewone manier van kijken. 
Wanneer je even op een ander grondpatroon overschakelt - doe het 
eens louter als een oefening, als een optie - wanneer je dus je leven 

 Meer in het boek De Blauwe Rivier oversteken - Van een probleem naar een  5

duurzame oplossing

-  -15 Versie 16.5



vanuit een ander perspectief bekijkt, krijg je een meta-perspectief 
want je bekijkt de zaken van een grotere afstand. Door bv. als 
oefening even alles systemisch te bekijken kan je ontdekken dat alles 
in je leven gestuurd wordt door een grondpatroon. Dan kan je zien dat 
jouw actuele uitgangspunten, paradigma’s, overtuigingen, vanzelf-
sprekendheden en je geloof een samen-hangend geheel vormen. Elk 
aspect van je levensvisie is deel van een samenhangend geheel. 
Geen enkele visie of overtuiging is ‘boven alles Heilig’ of ‘als enige 
Waar’. Dit geldt voor alle uitgangspunten en overtuigingen, zowel 
voor de visie van de verschillende godsdiensten, voor de ‘spirituele’ of 
‘materialistische’ visies, als voor de westers wetenschappelijke visies. 
De drie grondpatronen zijn fundamenteler dan je overtuigingen, ze 
sturen ze. Kijken vanuit een ander grondpatroon oplevert jou een 
veelzijdig perspectief en biedt je veel leerwinst.


• Je kunt én met meer overtuiging achter je actuele visie staan én er 
toch kritische vragen over stellen én met een open geest kritische 
vragen ontvangen van anderen.  
Je moet niet meer zo nodig ‘Het Grote Gelijk’ hebben. Je staat sterk 
achter je overtuigingen maar verheft ze niet tot het ‘enige ware’. Je 
kunt in dialoog gaan met anderen zonder in een discussie (gespreks-
gevecht) te belanden. Wanneer je de noodzaak voelt of je inzicht er 
om vraagt, kan je bewust bepaalde van je paradigma’s bijsturen of 
aanpassen. 

• Je leert om je niet krampachtig vast te klampen aan een ‘zekerheid’. 
De meeste zekerheden zijn immers eigen gecreëerde illusies. Je hebt 
het in het beste geval over ‘de op dit ogenblik grootste waarschijn-
lijkheid’ of over ‘mijn voorlopige zekerheid’. Je leert rustig om te 
gaan met onzekerheid en gezonde twijfels en met de weldaad van niet-

-  -16 Versie 16.5



weten (wu-wei).  Bij gezonde twijfel, twijfel je over de inhoud van je 6

kennis, bij ongezonde twijfel, heb je twijfels over jezelf.

• Je leert bewust om te gaan met het onderscheid tussen ‘verklaren’ en 
‘zin geven’.  7

Daardoor bevrijd je jezelf van de norm dat wat voor jou zin geeft 
wetenschappelijk correct moet zijn of gebaseerd moet zijn op streng 
onderzochte feiten (evidence based facts). ‘Persoonlijke feiten’ mogen 
bij zingeving een grote rol spelen. Anderzijds leer je voorzichtig te 
zijn met uitspraken over ‘feiten’ en je steunt voor het verklaren van 
fenomenen op ‘harde feiten’. 
8

• Je zal meer waardering hebben voor de effecten die ‘persoonlijke 
feiten’ of ‘feiten van een gemeenschap’ hebben op het samenleven met 
meerdere mensen in een gemeenschap of groep.  
Daarmee relativeer je de ‘feiten’ niet, de effecten van het geloof in 
bepaalde feiten dát behandel je als een ‘feit’ waar je mee kunt werken 
én die je tegelijk erg kritisch bekijkt.

• Wanneer je een situatie op drie verschillende manieren kunt 
beschouwen vergroot je enorm de kans om een duurzame oplossing te 
vinden.  
Bij lastige problemen vind je toch een ‘werkend’ antwoord, bij niet-
wijkende twijfels ontdek je een constructief antwoord, bij ravijn-diepe 
uitdagingen beleef je toch een zingeving.

• De vrijheid die je hebt om even over te schakelen op een ander 
grondpatroon en de zaken te bekijken vanuit een ander perspectief, 

 Meer over wu-wei, de kracht van niet-doen en niet-weten (een taoïstisch begrip) in het 6

boek  Pad-vindend leiderschap - Samen de juiste weg vinden
 ‘Verklaren’ en ‘zin geven’ zijn totaal verschillende acties! Zie verder 3.1 Het lijnig-7

sacrale grondpatroon, een variant.  Of lees in het boek De Blauwe Rivier oversteken - 
Van een probleem naar een duurzame oplossing

 Over de vier soorten ‘feiten’ lees je in het boek De Blauwe Rivier oversteken - Van een 8

probleem naar een duurzame oplossing

-  -17 Versie 16.5



biedt tevens de basis voor een echte dialoog.  
Om het even wat de mening en de visie van de ander inhoudt, het is 
steeds mogelijk om met wat afstand te kijken en te zien wat de 
belangen zijn van de ander en wat jullie gemeenschappelijke belangen 
zijn. Op dat moment kan je betere vragen stellen; de ‘juiste’ vraag.


Waar maakt dit verhaal concreet verschil? 


Hoe je omgaat met elkaar. 
Hoe je koopt en consumeert (wat, wanneer, hoeveel, hoe, …). 
Hoe je mee de honger in de wereld aanpakt (via politieke keuzes). 
Wanneer je zorgvuldige gesprekken wilt voeren.  
Hoe je naar ‘problemen’ kijkt en die tracht op te lossen.  
Bij het leiden of begeleiden van medewerkers.  
Bij het overwegen welke acties je zelf kunt ondernemen tegen de 
klimaatwijzigingen.  
Wanneer je kritisch kijkt naar de wijze waarop kinderen worden 
opgevoed en opgeleid en zelf keuzes maakt.  
Voor de manier waarop je zorg verleent aan zorgbehoevenden.  
Hoe je belangrijke begrippen in je communicatie invult (bv. 
‘identiteit’, ‘migrant’, ‘waarheid’, ‘rechtvaardigheid’, ‘vrijheid’).  
Bij het zoeken van een antwoord op de vraag: “Wat voor zin heeft 
dit?” (dit = dit leven, deze job, deze relatie, dit beleid, deze 
investering, dit goede doel, deze oorlog, enz.).


Het maakt voor de aarde, voor de natuur, voor alle mensen  

in de wereld niet uit wat jij denkt en zegt, wél wat jij doet  

en dat je daar de verantwoordelijkheid voor neemt,  

zelfs al wist je niet wat de gevolgen konden zijn.


-  -18 Versie 16.5



Van wie zijn de ideeën in deze tekst?


Alle ideeën in deze tekst verwoorden mijn gedachten. Ik heb de 
gedachten en de visie van mijn leermeesters na-gedacht, her-dacht, 
kritisch bekeken, her-beleefd. Ik bestudeer, leef en beleef hun 
gedachten en oefen ze in de praktijk. Op deze manier heb ik ze 
uiteindelijk volledig tot mijn gedachten gemaakt. Ik hoef daarom in 
mijn teksten geen citaten te plaatsen (die overigens veel toelichting 
zouden vereisen om voor iedereen verstaanbaar te kunnen zijn). Ik 
vertel je mijn gedachten maar ze zijn niet mijn eigendom, ik ‘bezit’ ze 
niet, niemand bezit een oorspronkelijke gedachte; dit was ook de 
houding van mijn leermeesters.  
Mijn bijzonderste leermeesters zijn Zhuang Zi en Nāgārjuna. Zhuang 
Zi (China, 4e eeuw BCE) is samen met Lao Zi (China, 5e eeuw 
BCE?) de ‘bron’ van het daoïsme. Nāgārjuna (India, ±150-250) is als 
boeddhistische filosoof de ‘bron’ van De Weg van het Midden. Beiden 
vormen een belangrijke bron van de latere Chinese Ch’an en de 
Japanse Zen. Dankzij hen heb ik de laatste vijfentwintig jaar 
zelfstandig het waarnemen en formuleren van de drie grondpatronen 
mogen ontwikkelen.


-  -19 Versie 16.5



Gedachten zijn nooit iemands eigendom en  

niemand heeft een oorspronkelijke gedachte.  

Zelfs niet de meest wijze leermeester. 


Om het met een metafoor te zeggen: 

 iedere gedachte komt uit de gedachten-zee die al  

tienduizenden jaren wordt gevoed door de vele gedachten-rivieren.  

Op haar beurt voedt de gedachten-zee nieuwe gedachten-bronnen  

die de gedachten-rivieren inhoud geven.  

Op deze wijze hernieuwt de gedachten-zee zich en  

bevat zowel oeroude gedachten als vernieuwende ideeën.  

Een knap leermeester put uit een heldere  

gedachten-bron en vult gedachten-rivieren.


——-


Indien een gedachte enkel in een bepaalde taal  

en in een specifieke cultuur of context kan worden gedacht  

is het een beperkte en beperkende gedachte. 

Alle grote gedachten kan je in elke taal en in elke context  

of cultuur zelf opnieuw denken.  

Enkel zo kan je de geldigheid ervan kritisch onderzoeken.


——-


Het is aan jou om alle gedachten die je ziet, hoort en leest  

zelf te her-denken, na te denken en te toetsen aan de praktijk.  

Zo kan je kiezen of dat wat je ziet, hoort of leest  

uiteindelijk jouw gedachten worden.  

Doe je dat niet dan blijven het woorden van je leraar of van  

de schrijver en praat je ‘over’ de ideeën van een ander.


Spreek en belichaam je eigen gedachten. 

-  -20 Versie 16.5



2.  Waar gaat het verhaal van de 
grondpatronen over?


Je leven bekijken vanop een afstand


Een beetje afstand nemen is nodig om jezelf en anderen beter te 
kunnen waarnemen en te leren kennen.  
Wat zie je wanneer je met aandacht kijkt naar jouw dagelijks leven en 
dat van anderen? Je merkt wellicht verbanden op tussen je dagelijks 
terugkerende handelingen; tussen je intenties en je doelen en je 
werkelijke gedrag; tussen je gedrag en de gevolgen. Je ziet hoe je 
verbonden bent met anderen en hoe bepaalde interacties met hen 
steeds terugkeren.  
Je stelt individuele gedrags- en interactiepatronen vast.  
Wat zie je wanneer je op wat meer afstand gaat staan? Dan krijg je het 
beeld wat sociologen, antropologen en historici beschrijven. Zij zien 
nog wel individuen maar ze beschouwen die vooral in relatie tot de 
groep  waartoe die personen behoren - expliciet of impliciet. Je ziet 9

dan grotere verbanden, groepsinteracties en patronen in het groeps-
gedrag en hoe die verlopen in de tijd. Je kan diverse kleine en grote 
culturen onderscheiden.  
Je stelt patronen in het groepsgedrag vast. 
Wat kan je zien wanneer je nog meer afstand neemt? Dan kan je 
patronen ontwaren die zowel onder het gedrag van individuen als van 
groepen of volkeren en culturen schuilen. Je ziet kleine en grote 
systemen, open en gesloten systemen. De structuur en de dynamiek 

 ‘Groep’ slaat hier zowel op kleine als grote groepen; bv. een stam, een club, een 9

gemeenschap, een volk, een natie, een cultuur. 

-  -21 Versie 16.5



van systemen kunnen op elkaar gelijken maar je ontdekt toch 
verschillende patronen. 
Je stelt systeempatronen vast. 
Wat zie je vanop zeer grote afstand, wanneer je het ganse menselijke 
gebeuren zou bekijken met een diepte-perspectief?  Je ziet dat de 10

individuele gedragspatronen, de groepspatronen en de systeem-
patronen samen een patroon vormen. Meer nog, je kunt drie 
verschillende basispatronen ontdekken op dat niveau. 
Je stelt grondpatronen vast. 
Deze drie grondpatronen vormen de basis, zowel van het dagelijks 
leven van mensen in al zijn concrete aspecten, van de diverse culturen 
en overtuigingen, als van alle levensbeschouwingen.


Alle activiteiten van de mens bouwen op een ‘grondlaag’.  

Elk gedrag steunt op een grondpatroon.  

Er bestaan drie verschillende grondpatronen: 

lijnig, systemisch, lemniscatisch,  

d.w.z. je kunt alles op drie verschillende manieren  

benaderen, betekenis geven, beoordelen, beleven.  

Elk grondpatroon beïnvloedt de concrete inhoud van  

je waarnemen, je denken en je acties  

maar staat los van die concrete invulling.  

De drie grondpatronen kan je vrij inzetten en afwisselen. 


 ‘Diepteperspectief’ is het waarnemen van de relaties en de afstanden tussen 10

fenomenen én de globale wereld in vier dimensies. Je kijkt dan door de drie dimen-
sies en de bewegingen in de tijd heen.

-  -22 Versie 16.5



Een alledaags voorbeeld van de grondpatronen


Ik ga terug naar het verhaal van de file waar ik dit boek mee ben 
begonnen. Je staat al een uur in de file en je moet dringend op je 
bestemming zijn. Hoe bekijk je de situatie? Hoe beleef je het? Hoe 
reageer je?


(1) Bekeken vanuit het lijnig grondpatroon ga je ervan uit dat je tijd 
verliest bij een file. Dat beweren ze ook op de radio wanneer ze de 
files aankondigen: “Op de E40 verliest u op dit ogenblik meer dan een 
uur.”.  Je wilt je verplaatsen van A naar B, liefst zo snel mogelijk, punt 
aan de lijn. ‘Mobiliteit’ slaat voor jou op je zo vlot en snel mogelijk 
kunnen verplaatsen. Je hebt een doel vooropgesteld: zonder obstakels 
en moeilijkheden een bepaalde bestemming bereiken én op een 
bepaald tijdstip aankomen. Met een file dreig je deze laatste doel-
stelling niet te halen. Je vertrekt van een lijnige, instrumentele 
voorstelling van tijd (dat je de tijd lineair dan wel circulair beschouwt, 
dat maakt daarbij geen enkel verschil ) én met de gedachte dat je die 11

kunt ‘bezitten’ en dat die beheersbaar is. Sommigen reageren echt 
kwaad of verontwaardigd in zo’n situatie. Wanneer je je druk maakt, 
geef je eigenlijk aan dat je de situatie zoals die zich nú aandient niet 
aanvaardt zoals ze is. Je reageert alsof de realiteit van het moment 
geen realiteit mág zijn. Je had je een voorstelling gemaakt van hoe de 
wereld er zou uit moeten zien (dat doe je voortdurend) doch de 
werkelijkheid komt niet overeen met je voorstelling en dat frustreert 
je. Wat los je op door je daar druk over te maken? 
Sommigen die niet alleen lijnig denken maar tevens sterk sacraal 
zullen daar nog anders over denken. Niets gebeurt toevallig, zeggen 
ze, er zijn oorzaken en gevolgen. In de file staan (nou ja), maar zeker 

 Lees in Hoofdstuk 3 - ‘Lineair, circulair, spiraalsgewijs, …   allemaal lijnig!’11

-  -23 Versie 16.5



een ongeval meemaken, heeft een reden, dat is niet toevallig. Dan 
wordt er verwezen naar ‘hogere machten’ of naar het ‘lot’ of naar het 
karma of naar het ‘universum’. Met het lijnig perspectief kan je het 
file-probleem niet aanpakken. 
(2) Bekeken vanuit het systemisch grondpatroon zie je files als onder-
deel van het verkeerssysteem. Je maakt je minder druk want je 
aanvaardt dat de file deel is van de huidig situatie, op dit stuk van de 
autoweg, op dit tijdstip van de dag. Jij bent deel van het verkeers-
systeem en dus ook van het file-systeem! Zonder jou in de wagen, op 
dit moment, op déze plaats, is er geen file … voor jou. (Wanneer jij 
niet met de wagen rijdt vergroot je tevens de kans dat er hier minder 
files zijn voor de anderen.) Je vindt het nog steeds onaangenaam om 
in de file te staan maar je legt je er bij neer. Structurele oplossingen 
vinden … dat is voor de overheid. Misschien zullen er wel altijd files 
blijven bestaan, omdat ze inherent zijn zolang vele mensen zich 
verplaatsen met de wagen. De overheid moet iets uitwerken zodat het 
verkeer beter stroomt. De nieuwe technologieën zullen het mobiliteits-
systeem beter kunnen managen, denk je. Of kan je er zelf ook wat aan 
doen?  
(3) Bekeken vanuit het lemniscatisch grondpatroon ben je je bewust 
dat jij verantwoordelijk bent voor het gegeven dat je bent waar je nu 
bent en nergens anders, dat je daar bent als gevolg van je eigen keuzes 
en acties. Er bestaat alleen een ‘ginder’ en een ‘later’ in je hoofd, in je 
voorstellingsvermogen. Je ‘bezit’ geen tijd, ‘tijd’ is iets dat je zelf 
creëert en invult. Er is geen vastgelegde ‘tijd’, tijd is een afspraak. Je 
aanvaardt dat alle processen hún tijd nodig hebben. Daarom hoef je 
met de lemniscatische levenshouding ook geen geduld te hebben. 
Geduld moeten hebben is voor ongeduldige mensen. Je maakt je niet 
druk én je legt je er evenmin bij neer, je neemt de verantwoordelijk-

-  -24 Versie 16.5



heid voor de manier waarop je je verplaatst, je de zaken bekijkt, je een 
voorstelling maakt, er over nadenkt en er naar handelt. Je aanvaardt 
alle consequenties, om het even of je die had kunnen voorzien of niet! 
Bekeken vanuit het lemniscatisch perspectief weet je dat het 
benoemen van situaties jouw gedrag mee bepaalt, innerlijk én uiterlijk. 
Wanneer je iets een ‘file’ noemt, ga je je daar naar gedragen. Er 
bestaat evenwel geen file! Jij noemt het enkel zo. Geef de situatie een 
andere naam en er bestaat iets anders én je gaat je anders voelen en 
anders gedragen. Ervaar je de file als een ‘probleem’? Doe dan iets 
anders dan dat je tot nu toe deed en stop met in file-termen te denken. 
Immers jij staat niet in de file, enkel jouw auto staat stil. Je hoeft je 
geest niet mee in de file te zetten! 


-  -25 Versie 16.5



Een eerste schets van de drie grondpatronen


Het lijnig grondpatroon is onze dagelijkse manier van waarnemen, 
denken en handelen. Het is al tientallen eeuwen onze normale manier 
van waarnemen, denken en ondernemen. 


‘Lijnig’ (= een lijn volgen, de strikte vertaling van ‘lineair’)  

slaat op alle lijnige manieren van denken:  

recht-lijnig of lineair (zoals de term op een dagelijkse manier wordt 

gebruikt), rond-lijnig of circulair, spiraal-lijnig, zigzag-lijnig  

of dialectisch, U(vorm)-lijnig of de lijn van door een dal gaan,  

trap-lijnig of hiërarchisch, golvend-lijnig met bergen en dalen.  

Het zijn allemaal lijnige manieren van waarnemen en denken, 

je volgt strikt een vooropgestelde lijn. 

De modellen die bij het lijnig grondpatroon horen  

worden allemaal getekend met een lijn, vaak met een pijlpunt  

die de richting dwingend aangeeft. Je kunt proberen de 

tegengestelde richting op te lopen maar  

dat wordt als onmogelijk of als fout beschouwd. 
12

 
Concreet betekent het lijnig perspectief:

- je bent overtuigd dat je ziet wat er is, wat je ziet bestaat zoals je het 

ziet want je kunt op vele manieren waarnemen en bevestiging 
vinden dat het er is,


- bij het waarnemen beschouw je jezelf als buitenstaander, wat je 
waarneemt is buiten jou, zelfs wanneer je innerlijke belevingen 
waarneemt, je ‘ik’ ziet jezelf dan vanop een afstandje, daarmee 
wordt gezegd dat je ‘objectief’ kunt waarnemen; 


 Zie verder onder 3.1  Lineair, circulair, spiraalsgewijs … allemaal lijnig12

-  -26 Versie 16.5



- je communiceert alsof jouw woorden de werkelijkheid weergeven, 
meer dan er louter naar te verwijzen; 


- alles wat je waarneemt deel je in in soorten of categorieën of types; 
alle bewegingen deel je in in stappen of fasen; 


- je houdt van typologieën (er bestaan 4, 5, 7, 8, 9 of 12 typen 
afhankelijk van je wijze van indelen);


- je houdt alle verklaringen en theorieën zo eenvoudig mogelijk en 
dus hou je rekening met een beperkt aantal factoren (de 
belangrijkste en meest relevante zeg je); 


- je beleeft de basisdynamiek van het leven als het resultaat van 
oorzaak-gevolg verbanden tussen fenomenen, je tekent er vlot een 
lijn tussen (letterlijk of in je verbeelding);


- je ziet zowel mensen,  dieren als planten als ‘objecten’ (soms noem 
je die ‘subjecten’ maar in de praktijk komt het op hetzelfde neer);


- je neemt hiërarchieën waar en gebruikt die als norm (bv. hoger-
lager, ouder-jonger, ouder-kind, leider-volger); 


- je beleeft dualiteiten die je als tegenstelling hanteert (of-of) en soms 
als samenstelling (en-en), bv. begin-einde, geven-nemen, schuld-
onschuld, waar-onwaar, juist-fout, enz.; 


- je beleeft de dingen met een begin, een verloop en een einde of een 
herhaling, zoals: geboorte→ leven→ dood (→reïncarnatie) / lente→ 
zomer→ herfst→ winter / ontstaan→ opbouw→ verval / these→ 
antithese→ synthese  / concept→ ontwikkeling→ uitvoering→ 
controle  / plan→ do→ check→ act / Define→ Discover→ 
Dream→ Design→ Deliver 


- je bent overtuigd dat er een waarheid bestaat, bewijsbaar, onweer-
legbaar, misschien zelfs Dé Waarheid.


-  -27 Versie 16.5



Het systemisch grondpatroon is inmiddels al een beetje bekend maar 
wordt nog steeds weinig gebruikt, al is het vlot waarneembaar, 
voelbaar, ervaarbaar, denkbaar.  
Het systemisch perspectief hanteren betekent concreet:

- je ziet overal verbanden en gaat op zoek naar patronen, je hebt 

vooral oog voor relaties en verbindingen; 

- je ziet dat verbindingen bestaan uit acties die zich herhalen;

- je merkt op dat terugkerende patronen de belangrijkste factoren zijn 

in relaties; 

- je ziet dat de relaties kleine of grotere systemen vormen, soms open, 

soms gesloten systemen; 

- je houdt er bewust rekening mee dat er wederzijdse beïnvloeding is 

tussen mensen onderling en tussen mensen, dieren en planten; 

- je beseft dat bij iedere stap die jij zet in een ontmoeting jouw stap 

op veel meer aspecten effect kan hebben dan jij kunt waarnemen; 

- je leert zien dat iedere uiting van de ander (praten, tonen, doen) 

vertrekt vanuit een netwerk aan factoren die wisselend invloed 
hebben en die jij niet onmiddellijk kunt waarnemen; 


- je stopt de ander niet in een of ander vakje (“Zij is zo.”) of in een 
beperkte typologie maar je kijkt naar de dynamiek op dit moment;


- je merkt dat relaties tussen mensen belangrijker zijn dan de opper-
vlakkige kenmerken van de individuen omdat kenmerken zich tonen 
binnen bepaalde contexten en dus soms meer of minder; 


- je kijkt uit naar grote gehelen en je ziet hoe alle elementen het 
geheel van een systeem in stand houden door de manier waarop ze 
daarbinnen samen of op elkaar (re)ageren; 


- je beseft dat je de systemen onvoldoende helder kunt beschrijven 
met woorden, dat je beelden nodig hebt, driedimensionale beelden;


-  -28 Versie 16.5



- je neemt niet helemaal als buitenstaander waar want je beseft dat jij 
tegelijk binnen een waarnemingssysteem waarneemt, een systeem 
waarvan jij actief deelnemer bent; 


- je kunt over jezelf spreken als een individu met een ‘zelf’ (dat op 
zich een systeem is!) en je beseft dat je ‘zelf’ vele gezichten heeft 
omdat het actief deel uitmaakt van meerdere systemen, bv. je 
familie-systeem, je vrienden-systeem, je werk-systeem, enz.; 


- je bent overtuigd dat meerdere waarheden mogelijk zijn afhankelijk 
van de hoek van waaruit je een systeem benadert.


Het lemniscatisch grondpatroon vraagt meer inspanningen en aan-
dacht om het te ontdekken en toe te passen. Een lemniscatische kijk is 
deel van een levenswijze die wordt geïnspireerd door o.a. Zen of 
Daoïsme. Voor de meeste mensen is deze manier van kijken vreemd, 
meer dan ongewoon, vaak zelfs onbegrijpelijk. 
Concreet betekent het lemniscatisch perspectief: 

- je beleeft jezelf als integraal deel van alles wat je waarneemt, je 

staat nergens afgezonderd; 

- je beseft dat datgene waarvan je overtuigd bent dat je het waarneemt 

actief mee creëert, je beseft dat je actief mee creëert wat jij en de 
anderen ‘werkelijkheid’ noemen; 


- je weet dat je steeds een binnenstaander bent bij het waarnemen, je 
vormt een geheel - fysiek en mentaal - met de actie ‘waarnemen’ én 
met wat jij ziet als het ‘waargenomene’; 


- je beseft dat wat je waarneemt enkel omwille van de communicatie 
tot een object maakt (letterlijk object-iveert) en dat het enkel bestaat 
omdat je het conceptualiseert; 


- je leeft bewust met het inzicht in een ‘mensen-werkelijkheid’ naast 
andere ‘werkelijkheden’ (bv. de olifanten-werkelijkheid, de muizen-
werkelijkheid, de kraaien-werkelijkheid, enz.);


-  -29 Versie 16.5



- je beseft dat alle begrippen en woorden louter een conventie zijn en 
dat ze een context-bepaalde invulling krijgen; 


- je beseft dat er geen rechtstreeks bindende band is van je woorden 
met een werkelijkheid buiten jou, wel een verbindende relatie waar 
jij zelf voor zorgt; 


- je beleeft jezelf en alles rondom jou als interafhankelijk verbonden 
met elkaar, er is voortdurend een wederzijdse beïnvloeding;


- je herkent de evolutie van de wereld als een dynamisch proces dat 
ooit is begonnen en waarvan de dynamiek wordt bepaald door alle 
dynamieken in het nu-moment; 


- je weet dat er geen af te leggen (levens)weg klaar ligt voor jou of 
voor ‘de wereld’ want er is geen weg die vooraf werd vastgelegd, 
een weg ontstaat terwijl jij je stappen zet en de dynamieken lopen; 


- je herkent dat je geen op zichzelf bestaand ‘zelf’ bent of hebt, dat je 
voortdurend een veranderend sociaal ‘zelf’ creëert in verbinding met 
anderen binnen je diverse sociale contexten;


- je bent overtuigd dat ‘waarheid’ enkel bestaat binnen menselijke 
relaties en steeds gebaseerd is op culturele overtuigingen, afspraken 
en uitgangspunten. Ultiem bestaat ‘waarheid’ gewoon niet.


Drie grondpatronen en het dagelijks leven


Een grondpatroon kan je leren herkennen wanneer je op zeer grote 
afstand gaat staan en het samenspel van alle patronen en systemen 
tracht te overzien. Het vertelt iets over hoe alle patronen en systemen 
samen op drie verschillende manieren invloed kunnen hebben.  
Het maakt een groot verschil vanuit welk grondpatroon je alles in het 
leven bekijkt, aanstuurt en beleeft. Het grondpatroon dat je hanteert 
heeft invloed op wat en hoe je waarneemt (je waarnemingspatroon), 
op wat je voelt en hoe je voelt (je emotionele patroon), op wat en hoe 

-  -30 Versie 16.5



je communiceert (je communicatiepatronen), op wat en hoe je beslist 
(je beslissingspatroon) en op wat en hoe je iets doet (je actie-patroon), 
enz. Je grondpatroon heeft betrekking op je bestaan in al zijn aspecten 
en al zijn uitingen, op hoe jij verschijnt in de wereld, op hoe jij je 
‘zelf’ creëert en manifesteert binnen je context. Daarom gebruik ik de 
term ‘grondpatroon’. De tekening verderop tracht dit te illustreren.


Hoe moet je deze tekening ‘lezen’? 
Wanneer je het lijnig grondpatroon beschouwt en je zou het bv. de 
kleur geel geven, dan kleuren alle elementen, patronen en systemen in 
deze tekening geel (= lijnig) en op hun beurt beïnvloeden alle 
elementen, patronen en systemen hoe het lijnig grondpatroon als geel 
vorm krijgt, zichtbaar en herkenbaar wordt. Er is dus een interactie. 
Wanneer je het systemisch grondpatroon beschouwt en je zou het bv. 
de kleur groen geven, dan kleuren alle elementen, patronen en 

-  -31 Versie 16.5

De dynamiek van  
de drie grondpatronen 

Lijnig 
Systemisch 

Lemniscatisch 
Welke factoren ze 

beïnvloeden en er door 
zichtbaar worden

Emotionele patronen
Zelfbeeld

Zin- en betekenisgeving

Verklaringspatronen
Theorieën en modellen

Paradigma’s
Overtuigingen

Geloof

Waardepatronen

Levenspatronen

Toekomstperspectieven

Keuzepatronen
Beslissingspatronen

Talen en taalgebruik

Wu-weiRelatiepatronen

Communicatiepatronen
Verbindingen

Genetische gegevens

Denkpatronen

CONTEXT 
Al deze factoren 
zijn contextueel

Versie 11.1 
© Francis Gastmans

Handelingspatronen

Opvoeding en socialisatie

Spiritualiteit

Relatie met de natuur

Streven

Intenties
Idealen

Mogelijkheden en begrenzingen

Bewustzijnsniveaus

Doelstellingen

Meta-niveaus

Levenshouding

 Uiten via kunst

Waarnemingspatronen

Levensvisie

Ontwikkelingspatronen

Gedragspatronen

Actiemiddelen
Technologie

Principes

Mentale patronen



systemen groen (= systemisch). Hetzelfde geldt voor het lemniscatisch 
grondpatroon wanneer je dat bv. blauw zou kleuren, dan verschijnt 
alles in deze tekening blauw (= lemniscatisch). 


Je kunt vrij kiezen tussen de drie grondpatronen. Dit idee gaat 
regelrecht in tegen je aangeleerde visie. Het begrip ‘denken’ bv. 
verwijst naar één overkoepelende soort actie ook al is de methodiek en 
vooral de inhoud van de individuele denkers erg verschillend, zelfs 
tegengesteld, ook al denken ze anders in Afrika en Azië dan in het 
Westen, “Alle denkers denken, wat ze ook denken, en met de term 
‘denken’ bedoelen we steeds hetzelfde.” (Dit is een typische uitspraak 
van het lijnig denken!) Met het inzicht in de drie grondpatronen 
ontdek je echter dat je op drie fundamenteel verschillende manieren 
kunt ‘denken’. 
De grondpatronen leveren je drie fundamentele perspectieven op van 
waaruit je datgene kunt waarnemen en voor ‘waar’ nemen wat jij 
‘werkelijkheid’ noemt. Want net als er niet ‘hét denken’ bestaat, los 
van een grondpatroon, een context en een taal, zo bestaat er niet zoiets 
als ‘dé werkelijkheid’, los van een grondpatroon, een context en een 
taal. Het lijnig grondpatroon kan jou in je overtuiging steunen dat je 
gelijk hebt, dat je de werkelijkheid ziet zoals ze is en dat jij de 
‘waarheid’ bezit. Diegene die steunt op het systemisch grondpatroon 
ziet het anders en meent dat zij gelijk heeft en met evenveel recht de 
‘waarheid’ bezit. Dit kan zonder het begrip ‘waarheid’ zomaar als een 
relatief gegeven weg te wuiven. Wat wél verdwijnt is de houding: 
“Wat ik beschouw als de werkelijkheid is dé werkelijkheid!”, “Wat ik 
beschouw als de waarheid, is Dé Waarheid en de Enige Waarheid!” 
Voor diegene die vertrekt vanuit het lemniscatisch perspectief bestaat 
er geen ‘waarheid’ en geen ‘werkelijkheid’ los van de menselijke 
constructies. Het begrip ‘waarheid’ is een menselijke begrip en is dus 

-  -32 Versie 16.5



een afspraak, er bestaat geen instantie buiten de mensenwereld die 
bepaalt wat ‘waarheid’ is. 
13

Je kunt vrij kiezen tussen de drie grondpatronen.  

Meestal kijk en denk je vanuit het lijnige patroon  

(= onze gewone manier van kijken, de oudste manier).  

Je kunt een volgende keer kiezen om in dezelfde situatie  

en met dezelfde mensen dit te bekijken en be-denken  

vanuit het systemisch patroon.  

Op een ander moment kan je kiezen om dit  

vanuit het lemniscatisch patroon te bekijken en be-denken.


Telkens ‘zie’ je andere dingen en beoordeel je het leven anders. 


Je gedrag wordt beïnvloed door een grondpatroon omdat je verbonden 
bent met een grondpatroon maar je bent niet gebonden aan één 
grondpatroon. Je kunt en mag flexibel van patroon wisselen 
afhankelijk van de situatie waarmee je wordt geconfronteerd of de 
vraag die je bezighoudt. Je kunt dus ‘denken’ vanuit drie verschillende 
grondpatronen. Meer nog, net het flexibel kunnen omgaan met de 
keuze van een grondpatroon, levert een helderder zicht op en de weg 
naar duurzame antwoorden voor je fundamentele vragen en duurzame 
‘oplossingen’ voor je ‘problemen’.   14

Geen enkel grondpatroon bied je afzonderlijk het volledige zicht op 

 Het verhaal van deze tekst is geen ‘waarheid’, zeker geen ‘Waarheid’, wél biedt het 13

een stevige grond om helderheid te creëren. Het helpt je om jouw ‘waarheid’ te vin-
den en stelt die niet in vraag. Wel hoopt deze tekst je te stimuleren om goede vragen 
te stellen bij alle beweringen die mensen uiten, inclusief de beweringen in deze tekst.

 Meer in het boek De Blauwe Rivier oversteken - Van een probleem naar een  14

duurzame oplossing

-  -33 Versie 16.5



het menselijke gebeuren op de planeet Aarde die deel is van de 
dynamiek van wat we het Heelal of Universum noemen.

Het lijnig grondpatroon biedt de grootste weerstand tegen de gedachte 
dat je vrij kunt overschakelen op een ander grondpatroon. “Je kunt 
geen twee verschillende visies aanhangen, zeker niet wanneer die 
tegenstrijdig klinken.”  Het is immers eigen aan het lijnig grond-15

patroon om te stellen dat er slechts één juiste logica en één juiste 
waarheid bestaat, meer nog, er bestaat slechts één Waarheid (uiteraard 
die van de persoon die dit vooropstelt). Vanuit een lijnig-technisch 
denken wordt meestal gesteld dat er slechts één juiste oplossing kan 
zijn voor een probleem. Dit zijn de beperkingen van het lijnig grond-
patroon. 
Even deze reflectie: jij en de ander kunnen jullie overtuigingen en 
praktijken bouwen op basis van het lijnig grondpatroon en toch elkaar 
bestrijden omdat de inhoud van jullie overtuigingen en praktijken 
tegenstrijdig klinken. 


Je hoeft slechts te kijken naar landen die oorlog voeren. De strijdende 
partijen hanteren allemaal het lijnig grondpatroon om hun 
overtuigingen op te bouwen ook al klinkt de inhoud van hun 
overtuigingen helemaal anders, zelfs tegenstrijdig en zijn hun 
dagelijkse (en politieke) praktijken totaal anders. Oorlog voeren is 
een bij uitstek lijnige manier van denken en handelen. Wanneer je niet 
een ander grondpatroon gebruikt kan je in het beste geval een lijnige 
vrede bekomen en die is per definitie nooit duurzaam, die zal steeds 
tegenstrijdigheden bevatten. Een lijnige vrede is een deal, meestal 
opgelegd door de sterkste partij.


 “Wat tegengesteld is aan ‘waar’ is ‘onwaar’, er bestaat geen derde mogelijkheid.”15

-  -34 Versie 16.5



Je levenshouding


De vaststelling dat er drie grondpatronen zijn is geen abstracte, 
theoretische voorstelling, wel een manier om vorm te geven aan de 
dagelijks waar te nemen interacties. Je levenshouding is de uitdruk-
king van het grondpatroon dat je op elk moment hanteert. Je kunt niet 
‘aanwezig zijn’ in de wereld en je uitdrukken zonder op een grond-
patroon te steunen. Je levenshouding is de houding die anderen 
ontmoeten, waarnemen en aanvoelen. Je straalt voortdurend al je 
behoeften uit en je grenzen, beperkingen, overtuigingen, voorkeuren 
en intenties. Je levenshouding kreeg zijn focus en zijn uiterlijke vorm 
- steunend op je genetisch materiaal - via je opvoeding, je onderwijs 
en je socialisatie (klasse-, sekse- en cultuur-socialisatie), de mensen 
die je ontmoette, je ervaringen, de keuzes die je maakte en dit alles 
binnen de context waar je in opgroeide en nu leeft. Dit is je volledige 
levensgeschiedenis die zich afspeelt binnen je vele contexten. 
De manier waarop je waarneemt, ervaart, voelt, denkt, begrijpt en 
oordeelt, is niet ‘natuurlijk’ of ‘spontaan’. Alles wat je doet op de 
manier waarop je het doet, kreeg je aangeleerd: hoe waar te nemen, 
hoe te voelen en hoe gevoelens uit te drukken, hoe te denken, wat te 
denken, hoe te reflecteren en hoe te (be)oordelen, hoe te reageren, hoe 
terug te houden, hoe te beslissen, hoe lief te hebben en hoe dit uit te 
drukken, je wel of niet kunstzinnig uit te drukken en hoe dan, hoe en 
wanneer zorg te dragen voor je lichaam. Tegelijk heb je geleerd hoe 
het niet te doen en dat die andere manieren ‘fout’ of ‘onlogisch’ of 
‘ongewenst’ zijn. Je levenshouding bepaalt wat voor jou ‘normaal’ is, 
of ‘toegelaten’, of ‘verwerpelijk’.  
Elke levenshouding is ‘kunstmatig’, geen enkel mens gedraagt zich 
‘natuurlijk’. Ieder mens leeft met een specifieke levenshouding, een 
bepaald levensperspectief, daaruit volgt dat niemand kan beweren dat 

-  -35 Versie 16.5



hij ‘objectief’ waarneemt. Je neemt altijd waar vanuit jouw standpunt. 
Wel kan je samen met anderen en met streng gedocumenteerde 
methoden zorgen voor vaststellingen die ‘zo objectief mogelijk’ zijn. 
Je spreekt op een manier alsof jij en de ander het over hetzelfde ‘feit’ 
hebben (dezelfde ervaring, hetzelfde bericht, hetzelfde fenomeen, 
dezelfde waarneming, dezelfde informatie) omdat het zo vervelend 
gecompliceerd is om telkens te moeten aangeven vanuit welk pers-
pectief en met welke aannames je waarneemt, denkt en verklaart. Je 
gaat in je communicatie sterk uit van een reeks vanzelfsprekendheden, 
aannames, stereotypen en algemeenheden. Je leeft in een werkelijk-
heid die je met anderen deelt en als afgesproken beschouwt … zonder 
dat deze eerst duidelijk is afgesproken. Je communiceert met anderen 
over ‘de werkelijkheid op dit moment’ niet zozeer met woorden maar 
hoofdzakelijk door je gedrag, via non-verbale en beeldende talen. 
De focus van je levenshouding wijzigt gedurende je leven. Via onder-
wijs, opleiding, levenservaringen, ontmoetingen, levenscrisissen, 
reizen e.d. kan je leren de zaken anders te bekijken en ervaringen een 
andere invulling en interpretatie te geven. Je woorden, je non-verbale 
en beeldende talen passen zich aan. Je vertelt een nieuw verhaal.  
Alle wijzigingen in je verhaal, alle nieuwe verhalen, steunen steeds op 
een grondpatroon. Je kunt leren om even van grondpatroon te wisselen 
en dat kan je helpen om de focus van je levenshouding bij te sturen. 
Wanneer je in plaats van steeds op een lijnige manier te denken 
meermaals systemisch kijkt, ga je bv. de dynamiek in ethische 
kwesties opmerken en verlaat je een zwart-wit denken. Door vaker 
met het lemniscatisch perspectief te experimenteren, wordt je blik 
zachter en milder.


-  -36 Versie 16.5



Je taalgebruik toont het grondpatroon dat je hanteert


Zich verbinden met andere levende wezens en daarbij communiceren 
is een wezenlijk onderdeel van alle ‘leven’. Alle levende wezens, van 
de meest eenvoudige vormen tot de meest complexe, gaan 
verbindingen aan, communiceren en gebruiken daar communicatie-
middelen voor. De mens heeft, anders dan de andere levende wezens, 
als deel van zijn ontwikkeling, de communicatiemiddelen omgezet in 
talen. Eerst ontstonden er de non-verbale talen en de beeldende talen, 
later ontwikkelden zich de verbale talen.  
We leven allemaal in verschillende ‘werelden’ en kunnen ons uitdruk-
ken met een taal die in een bepaalde ‘wereld’ werd ontwikkeld. 
Meestal echter gebruiken we slechts een beperkt aantal van deze talen. 
Zelden heeft iemand geleerd om alle talen te ‘spreken’.


-  -37 Versie 16.5



De kwaliteit van je taalgebruik


Welke talen je gebruikt en met welke kwaliteit je dat doet, toont het 
grondpatroon dat je op dit moment hanteert. In je gewone gesprekken 
gebruik je je talen (vooral je woordentaal) op een dagelijkse manier. 
De communicatie is immers voornamelijk bedoeld voor vlot sociaal 
verkeer, niet om een onderwerp uit te diepen. Je houdt je woorden-
schat beperkt en je veronderstelt (onbewust) dat anderen de woorden 
invullen zoals jij dat doet. Je definieert je woorden niet want je gaat er 
vanuit dat iedereen wel weet wat je bedoelt met een woord. Iedereen 
weet wat ‘liefde’ is, toch? Iedereen ziet toch hetzelfde wanneer ik het 
woord ‘werkelijkheid’ gebruik, toch? Of toch niet? Je gaat er van uit 
dat in de ander dezelfde associaties opkomen als er in jou leven. Je 
meent dat je helder communiceert wanneer je iets ‘duidelijk’ hebt 
gezegd of geschreven: “Dat staat toch letterlijk zo in mijn mail!” Dit 
zijn onterechte uitgangspunten, zo werkt het niet. “Dat weet ik wel.” 
hoor ik je reageren. Het gaat echter niet om wat je ‘weet’, het gaat om 
wat je doet. Je communiceert en handelt meer vanuit gewoontes dan je 
vermoedt. Je bent echt niet de enige die ‘hét wel weet en tegelijk hét 
niet doet’. We communiceren allemaal dagelijks op deze manier. 
Je kunt kiezen om zorgvuldiger te communiceren. Dan ga je meer 
letten hoe je communiceert. Bij zorgvuldig taalgebruik hanteer je een 
uitgebreidere woordenschat, je wikt en weegt je woorden, je nuanceert 
meer, je schildert je ervaringen met meer schakeringen. Je gebruikt 
gebaren en beelden op een voorzichtige manier. Zoals wanneer je een 
kom hete soep moet doorgeven of wanneer je liefdevolle gevoelens 
ervaart en dat wilt laten weten aan de persoon die naast je zit.	  
Wanneer je zorgvuldig communiceert zal je trager spreken en 
bewegen, je zult stiltes inlassen en je laat toe dat er onderweg - terwijl 
jullie spreken - wordt nagedacht. Je hebt meer aandacht voor de 

-  -38 Versie 16.5



reactie van de ander, je hebt oog voor het effect van je communicatie. 
Je herhaalt soms dezelfde gedachte maar op een verschillende wijze. 
Je bekijkt de zaken makkelijker vanuit meerdere invalshoeken.  
Zorgvuldig omgaan met woorden en beelden hangt vaak samen met 
het in staat zijn om van perspectief te veranderen. Je kunt je dan 
misschien even voorstellen dat je in de schoenen van de ander staat. Je 
staat open voor een grotere variatie aan indrukken én uitdrukkingen. 
Zorgvuldig spreken stimuleert dat je je zintuigen fijner instelt 
waardoor je meer opmerkt. Met de aandacht voor een zorgvuldige taal 
komt er ruimte voor andere gedachten en andere invalshoeken. Je 
denkt dan makkelijker in tientallen kleurnuances tussen wit en zwart. 
De wereld is immers veelkleurig. (Een zwart-wit mening hoort bij het 
dagelijks taalgebruik en het lijnig grondpatroon.) 
Nog een stap verder is het nauwkeurig taalgebruik. Je geeft je 
woorden en tekens met nadruk inhoud of je omschrijft ze duidelijker. 
Je besteedt meer zorg zowel aan de correcte formulering van je 
gedachten als aan je lichaamstaal, je gebaren en de beelden die je 
inzet. Soms leidt nauwkeurig taalgebruik tot het strikt definiëren van 
begrippen. Vooral in situaties waar juridische, ethische, morele of 
wetenschappelijke aspecten op de voorgrond treden of in filosofische 
gesprekken kan het strikt definiëren van je woorden een vereiste zijn. 
Nauwkeurig taalgebruik betekent niet dat je voornamelijk met 
definities werkt. Je kiest welk woord ‘juister’ uitdrukt wat je op dat 
moment beleeft en hoe je dit helder kunt communiceren. Je kiest je 
woorden erg bedachtzaam en waar nodig zal je nieuwe woorden 
samenstellen die nauwkeuriger je gedachten weergeven. Je spreekt 
nog trager, je luistert nog aandachtiger. Je maakt gebruik van 
voorbeelden en metaforen om een ruimer beeld te schetsen. 


-  -39 Versie 16.5



Begrip, definitie en betekenis


Ik stel vaak vast dat we overwegend slordig zijn in ons taalgebruik en 
dat we onze woordenschat erg beperken. Dat is de voedingsbodem 
voor misverstanden en ruzies. Het is gewenst en handig dat wanneer 
je communiceert jij en je gesprekspartner overeenkomen welke 
betekenis je zult geven aan de woorden die jullie gebruiken. Dit is een 
nuttig en aanvaardbaar uitgangspunt. De werkelijkheid is echter gans 
anders. Misverstanden zijn schering en inslag. Het gevoel verkeerd 
begrepen te worden is niemand vreemd. 
De ‘officieel overeengekomen betekenis’ van een woord staat in het 
woordenboek en is een sterke beperking, want je praat nooit woorden-
boekentaal, tenzij je een jurist bent.

Een woord is de woordelijke ver-taal-ing van een begrip.  Je kunt elk 16

begrip (bv. ‘ding om op te zitten’ of ‘stoel’) immers op meerdere 
manieren ver-talen = omzetten in een taal, zowel in de verschillende 
woordentalen als in diverse non-verbale en beeldende talen.


Je kunt het begrip ‘stoel' naast de hulp van het woord ‘stoel’ (in één 
van de honderden woordentalen) op vele manieren helder uitdrukken 
en communiceren: je kunt het tekenen, boetseren, schilderen, beeld-
houwen, uitbeelden met mime of gebaren, dansen, een foto tonen, een 
film of een video afspelen, met klanken aangeven, een symbool of een 
teken ontwerpen. 
Welke stoel komt jou voor ogen wanneer het woord ‘stoel’ klinkt? 
Krijg je het beeld van een ‘bijzondere stoel’ voor ogen? Zijn alle 
stoelen gewoon ‘stoel’? Hoeveel soorten ‘stoelen’ zijn er en hoeveel 
vormen? Het woord ‘stoel’ is een categorie, een verzamelnaam voor 
allerlei specifieke voorwerpen om op te zitten. 
Wanneer je alle uitdrukkingswijzen samenbrengt, ga je ervaren dat het 

 In verder verloop van deze tekst zal ik omwille van de leesbaarheid de woorden  16

’begrip’ en ‘woord’ als gelijke behandelen en gewoon door elkaar gebruiken.

-  -40 Versie 16.5



begrip ‘stoel’ niet volledig wordt uitgedrukt met het woord ‘stoel’ of 
evenmin alleen met een uiting in een van de andere talen. Het woord 
‘stoel' is een van de mogelijke pogingen om het begrip gestalte te 
geven in de communicatie.


Je spreekt dan misschien wel met definities in je hoofd maar je leeft 
niet met definities. Je woorden drukken een betekenis uit voor jou, 
daarbij beleef je de woorden en je beleeft ze op je eigen manier. 


Een definitie is niet hetzelfde als de betekenis die jij geeft aan  

een begrip, een woord, een beeld.   

De betekenis houdt verband met hoe jij een begrip, een woord  

of een beeld beleeft, en dat houdt rechtstreeks verband met  

je waarden, je uitgangspunten, je zingeving. 

Je geeft niet één keer een betekenis aan een woord  

en behoudt dit dan voor de rest van je leven, neen,  

je communicatie is een continu proces van  

betekenisconstructie van de begrippen en de woorden.  

 

Je geeft niet zomaar betekenis aan de fenomenen en  

ervaringen buiten jou en in jou.  

Je schrijft je in in een betekenisvol verhaal,  

je geeft jezelf een plek en een rol binnen een verhaal.


 

Semantisch netwerken en de grondpatronen


In werkelijkheid leef je niet met afzonderlijke woorden in je hoofd en 
je hart maar met een reeks associaties, een netwerk van woorden of 
een semantisch netwerk. De woorden die je uitspreekt brengen immers 
tegelijkertijd (onbewust en vanzelf) andere woorden uit jouw netwerk 
mee tot leven. Wanneer je bijvoorbeeld zegt: “Ik wil transparantie in 

-  -41 Versie 16.5



deze situatie.”, breng je tevens woorden in jou (en bij de ander) tot 
leven als bv.: verborgen, duister, licht, kleur, schaduw, schakeringen, 
helderheid, enz. Misschien zitten in jouw semantisch-netwerk rond 
‘transparantie’ ook woorden als: participatie, burgerrechten, macht, 
machtsmisbruik, fraude, regelgeving, beleid, normen, normvervaging. 
Dan wordt snel duidelijk dat een discussie over de ‘juist definitie’ van 
een woord onvruchtbaar is. Dan sta je open voor de wijze waarop de 
ander haar woorden invult en beleeft. Je aanvaardt haar invulling als 
‘juist’ … voor haar, als uitdrukking van wat er in haar leeft. Je mag 
best een totaal andere invulling hebben van de woorden zoals zij die 
gebruikt. Het is dan de opdracht om de invullingen naast elkaar te 
leggen en te kijken hoe je elkaar kunt verrijken en tot een 
overeenkomst komen. 
Ieder woord leeft in een omgeving van gelijkaardige begrippen of 
woorden die dezelfde gedachte ondersteunen of die noodzakelijk zijn 
om het gebruik van een bepaald woord ’logisch’ te doen klinken. 
Bepaalde woorden horen logisch bij elkaar en andere niet. Zo hoort bij 
het begrip 'schuld' de begrippen onschuld, straf, boete, enz. De 
woorden (en hun uitdrukking in belevingen en beelden) vormen 
clusters. Ze vormen een semantisch netwerk. De samenstelling van 
een semantisch netwerk wordt bepaald door het grondpatroon dat je 
hanteert. Het grondpatroon geeft de specifieke kleur aan je taalgebruik 
én aan de woorden die je gebruikt en worden beïnvloed door je 
uitgangspunten, je paradigma’s, je overtuigingen, je aannames, je 
waarden, je normen, je ethische visie, je ‘waarheden’.  
Wat heeft dit concreet te maken met de grondpatronen? 
• De context van het semantisch netwerk waarin woorden thuishoren 
als: schuld, onschuld, dader, slachtoffer, fout, zonde, straf, boete, 
schade, tegenstellingen, strijd, tegenstander, vijand, oorlog, Ik, ego, 

-  -42 Versie 16.5



medelijden, enz. is de wereld van het lijnig grondpatroon. Er is sprake 
van afzonderlijke feiten, gescheiden fenomenen, entiteiten en 
identiteiten; een wereld van oorzaak-en-gevolg verbanden; vooral een 
wereld van tegenstellingen (zwart—wit; waar—onwaar) en van één 
waarheid, voor sommigen zelfs van dé Waarheid. 
• Het begrip/woord ‘schuld’ hoort niet thuis in het netwerk waar bv. 
het begrip ‘transgenerationele solidariteit’ in past; dit laatste hoort in 
de wereld van het systemisch grondpatroon. Dit patroon is de context 
van het semantisch netwerk waarin woorden thuishoren als: netwerk 
van factoren en invloeden, patronen, logische niveaus, systeem-
analyse, open en gesloten systemen, samenstellingen, holistisch, 
dynamische verbindingen, empathie, transgenerationele solidariteit of 
verantwoordelijkheid over de generaties heen, de vier waarheden van 
Albie Sachs.  17

• Het begrip/woord ‘schuld’ hoort al helemaal niet thuis in het netwerk 
waar het begrip 'mededogen' in past.  Bij mededogen horen 18

begrippen als interafhankelijkheid, geen-zelf, Leegte, non-dualiteit, 
betekenisvolle afstand in verbondenheid, enz. Dit is de wereld van een 
semantisch netwerk dat het lemniscatisch grondpatroon als context 
heeft. Dan vertrek je vanuit een totaal andere kijk op wat jouw 
‘eigenheid’ uitmaakt aangezien daar de begrippen ‘identiteit’ of ‘zelf’ 
louter sociale constructies zijn. Het begrip ‘waarheid’ is ook louter een 
sociale constructie; hier is al helemaal geen sprake van ‘dé waarheid’.


 Over Albie Sachs: https://francisgastmans.wordpress.com/wp-content/uploads/17

2025/03/albie_sachs_3.0.pdf
 Over hoe ik ‘mededogen’ beschouw lees je meer in de tekst Medeleven Empathie 18

Mededogen die je vindt bovenaan de pagina BEELDENDE TALEN op mijn website.

-  -43 Versie 16.5

https://francisgastmans.wordpress.com/wp-content/uploads/2025/03/albie_sachs_3.0.pdf
https://francisgastmans.wordpress.com/wp-content/uploads/2025/03/albie_sachs_3.0.pdf
https://francisgastmans.wordpress.com/wp-content/uploads/2025/03/albie_sachs_3.0.pdf


Betekenis, beleving en beeld


Bij het beleven van de woorden gaat het niet om de ‘waarheid’. Bij de 
beleving van woorden in de verschillende talen gaat het om de 
aangeleerde gevoeligheden in de cultuur waarin die talen worden 
gebruikt en de wijze waarop ze worden ingezet, herkend en erkend. 
Tegelijk wordt bij het gebruik van een woord de ver-beeld-ing 
opgewekt, je reageer innerlijk met een beeld, door beeld-vorming.  
Het communiceren met beelden is een van de oudste vormen van 
communicatie, veel ouder dan de communicatie met woorden.  
De woorden en uitingen die je uitzendt of ontvangt verbind je niet 
alleen met een een definitie en een betekenis, maar tegelijk met een 
beleving én een beeld. Afhankelijk van de context, je gesprekspartner 
en je intenties zal je meer gewicht geven aan de definitie of de 
betekenis van woorden dan aan de beleving of aan de beelden.  
In werkelijkheid communiceer je steeds tegelijk én de betekenissen 
die jij verkiest én jouw belevingen én de beelden die daarbij in jou 
opkomen!  
Betekenis, beleving en beeld verschijnen bij elk woord dat voor jou 
belangrijk is. Deze drie aspecten zijn te onderscheiden, niet te 
scheiden. Ze beïnvloeden elkaar, meer nog, ze zijn interafhankelijk, 
d.w.z. het ene verschijnt er dankzij het andere. Ieder woord is immers 
verbonden met ervaringen, associaties en gevoelens. 
Wat te weinig wordt herkend en erkend is dat woorden steeds een 
ethische kleur hebben. Woorden staan niet los van je ethische keuzes 
en die houden dan weer verband met de grondpatronen. 
Je krijgt meer zicht op hoe jij woorden betekenis geeft, beleeft en 
verbeeldt door een woordenwolk te schrijven. Dan zet je rond het 
woord dat je centraal schrijft tien woorden die voor jou de betekenis 
weergeven, tien woorden die je beleving uitdrukken en tien woorden 

-  -44 Versie 16.5



die verwijzen naar de beelden die bij jou opkomen bij het centrale 
woord. 
19

Enkele concrete voorbeelden


Enkele voorbeelden om te overwegen hoe jij zou spreken.


• Je beste vriend werd ernstig gewond bij een zwaar verkeersongeval 
veroorzaakt door een dronken bestuurder die in de fout ging.  
(1) Spreek jij onmiddellijk in termen van individuele schuld die maar 
kan ingelost worden door een gepaste straf, liefst een strenge? Richt 
jij al je energie en frustratie op de dader? 
(2) Spreek jij veeleer over het maatschappelijk systeem dat het 
gebruik van alcohol niet tegengaat en integendeel dit sociaal blijft 
bevestigen en er zelfs winst uit haalt via belastingen en waarin 
dronken rijden nog steeds een mild behandeld fenomeen is?  
(3) Of denk je met empathie en mededogen zowel aan de slachtoffers 
als aan de betrokken bestuurder en wil je deze laatste aanspreken op 
zijn volle verantwoordelijkheid waarbij je zijn individuele bijdrage 
plaatst in het volledige plaatje van invloeden en verantwoordelijk-
heden? 
20

• De aarde warmt op en dat heeft erg drastische gevolgen, vooral voor 
de landen in het zuiden. 
(1) Zie je causale verbanden en is het voor jou helder dat er een 
beperkt aantal oorzaken zijn die dringend en drastisch moeten worden 
aangepakt? Hanteer je een aantal eenvoudige grafieken of tabellen? 
Deel je de landen (en de mensen) daarbij in in ‘belangrijk’-‘minder 

 Hierover meer in de tekst Wat is een woordenwolk? die je vindt bovenaan de pagina 19

BEELDENDE TALEN op mijn website.
 Over hoe ik ‘mededogen’ beschouw lees je meer in de tekst Medeleven Empathie 20

Mededogen die je vindt bovenaan de pagina BEELDENDE TALEN op mijn website.

-  -45 Versie 16.5



belangrijk’-‘niet-belangrijk’? 
(2) Meen je dat het nodig is het hele klimaatsysteem te bekijken, 
niemand met de vinger te wijzen maar die maatregelen te nemen die 
op korte termijn het systeem veranderen, inclusief het gedrag van 
mensen?  Hanteer je beeldende talen om dit duidelijk te maken? 
(3) Of denk je dat de fundamentele elementen van alle menselijke 
activiteiten moeten worden genoemd omdat die de werkelijke bron 
zijn van de klimaatwijzigingen (bv. hebzucht, machtsstrijd, zichzelf 
als mensheid geen beperking opleggen, blind gaan voor technische 
‘vooruitgang’, e.d.)? Wil je dat wordt bekeken hoe zowel op het 
praktische niveau en op korte termijn, als op dat fundamentele niveau 
en op lange termijn iets kan worden ondernomen? 
• De vooropgestelde doelen van jouw bedrijf of organisatie werden 
voor het derde jaar op rij niet gehaald, maar erger, de onderneming 
dreigt failliet te gaan. Hoe spreek je als leidinggevende met je 
medewerkers? 
(1) Vertel jij een verhaal over oorzaken en gevolgen? Kom je met 
harde cijfers en statistieken (om je onmacht te verbergen)? Verwijs je 
naar een ‘schuldige’? 
(2) Vertel je een verhaal over verbanden en patronen, over open en 
gesloten systemen? Vertel je over het netwerk aan elementen waarin 
jullie gevangen zitten? 
(3) Of vertel je een verhaal over het samen oversteken van een sterk 
aanzwellende bergrivier waarbij de inbreng van iedereen noodzakelijk 
is en niemand wordt achtergelaten? Vertel je een verhaal van 
‘verantwoordelijk zijn’, alle verantwoordelijkheden ook voor die 
aspecten die jij noch de anderen hadden voorzien en misschien zelfs 
niet konden voorzien?


-  -46 Versie 16.5



3.  Drie grondpatronen


3.1   Het lijnig grondpatroon


‘Lijnig’ (letterlijk lineair = een lijn volgen) slaat op alle lijnige 
manieren van kijken: recht-lijnig of lineair (zoals de term dagelijks 
wordt gebruikt), rond-lijnig of circulair, spiraal-lijnig, zigzag-lijnig of 
dialectisch, U(vorm)-lijnig, trap-lijnig of hiërarchisch, golvend-lijnig 
met bergen en dalen, of rook-lijnig (= zoals rook kringelend stijgt). 
Het zijn allemaal lijnige manieren van waarnemen, denken en 
ondernemen omdat je een vooraf bedachte lijn volgt. De modellen die 
bij het lijnig grondpatroon horen worden allemaal getekend met een 
lijn, vaak met een pijlpunt die de richting dwingend aangeeft. Je kunt 
proberen de tegengestelde richting op te lopen maar dat wordt als 
onmogelijk of als fout beschouwd. Je kunt bv. de seizoenen niet in 
tegengestelde richting afleggen. En je kunt ze nog minder kriskras 
door elkaar gebruiken naar eigen goeddunken. 
Het lijnig grondpatroon is ons ‘dagelijks’ patroon. Met het lijnig 
grondpatroon, spreek je over een begin, een traject of een verloop en 
over een eindpunt of een nieuw begin (al of niet ver verwijderd in de 
tijd). Alles wordt geboren, groeit binnen een tijdsduur (een ‘kort’ of 
een ‘lang’ leven) en sterft. Soms kent het verloop een nieuw begin 
zodat de cyclus van voor af aan start. Bij cyclische processen, zoals de 
voorstelling van de seizoenen op een cirkel, lijkt het alsof er geen 
begin en geen einde bestaan. Toch spreekt men bij iedere fase van een 
begin en kent men een einde van de fase.  Wanneer er sprake is van 
één beweging, zonder fasen, zal een pijlpunt aangeven in welke 
richting de beweging moet worden gevolgd. 

-  -47 Versie 16.5



Voor het lijnig grondpatroon is er steeds en in alles sprake van 
‘oorzaken’ en ‘gevolgen’. Je zet de ontwikkelingen in een schema met 
opeenvolgende stappen of fasen. Je ziet duidelijke tegenstellingen of 
verschillende belangen, zelfs tegenstrijdige belangen (‘ik’ en ‘de 
ander’, ‘wij’ en ’zij’).  
Vanuit het lijnig perspectief ben je overtuigd dat de werkelijkheid is 
zoals je die ziet. Wat je ziet ‘is’ er, anders zag je het niet. Toch? Door 
dit grondpatroon zie je dat de wereld is opgebouwd uit vele elementen 
en objecten die verbonden zijn via lange ketens van 'oorzaak en 
gevolg’. Gebeurt er iets vreemd, dan vraag je naar de oorzaak.  
Ieder object kan worden geïdentificeerd aan de hand van wat je als 
zijn kenmerken beschouwt; vaak unieke kenmerken. Alle fenomenen  
hebben een eigen-heid. De mens heeft een ziel, een ātman, een diepere 
essentie, een wezenskern, een geest, een Zelf, een universeel beginsel 
of alleszins een intrinsiek element. Mensen bestaan als individu, op 
zichzelf, autonoom. Een mens wordt aangesproken op zijn individua-
liteit en zijn identiteit.  
Met het lijnig patroon kijk je naar de mensen en de dingen, je kijkt 
tegen de fenomenen aan want wat je waarneemt staat volledig buiten 
jou. Jij en datgene wat je waarneemt zijn verschillende fenomenen. Jij 
en de ander zijn volledig verschillend want jullie hebben immers een 
unieke identiteit, een uniek bestaan en een unieke geschiedenis. Dit 
geldt nog meer voor je relatie met dieren, bomen en planten. 
Een belangrijk kenmerk van het lijnig grondpatroon is het verdelen 
van de ervaringen en de fenomenen in ‘kenbare entiteiten’, objecten, 
vakjes, hokjes. Om de fenomenen te onderzoeken en kennis te verwer-
ven zal je de waarnemingen en de informatie in behapbare stukjes 
verdelen, als puzzelstukjes, en die stukjes in duidelijk afgelijnde 
vakjes sorteren.  Je denkt en spreekt in hokjes- of vakjes-termen. Een 

-  -48 Versie 16.5



‘boom’ is een herkenbaar en kenbaar voorwerp. Daardoor kan het 
worden gedetermineerd, onderscheiden en onderzocht. Vaak is de 
overvloed aan informatie zo groot dat het niet lukt om van alle 
gecreëerde puzzel-stukjes opnieuw één puzzel te maken. Velen hebben 
het zicht op de puzzel verloren. Dus dit laatste laat je dan maar.  
Een aanverwant belangrijk kenmerk van het lijnig grondpatroon is: 
processen omzetten in objecten, het wil alles object-iveren. Van een 
proces maak je een ‘iets’. Dat heeft voordelen voor de gewone, 
dagelijkse communicatie, het maakt het makkelijker om er over te 
praten, maar tegelijk verbergt het de dynamische werkelijkheid en zet 
het jou op een ander spoor. “Processen omvormen tot objecten is een 
kunstgreep ontstaan uit de behoefte van de mens om snel en effectief 
complexe ideeën over te dragen; processen zijn evenwel géén objecten 
of autonome fenomenen.”  21

Als voorbeeld het begrip ‘bewustzijn’. Bewustzijn verwijst naar een 
proces-dynamiek maar om dit te omschrijven en beschrijven, er over 
te kunnen praten en te onderzoeken hoe de werking verloopt maak je 
er hét bewustzijn van, een object. Eens je die stap hebt gezet volgen er 
vragen als: Waar vind ik het bewustzijn? Je bent je niet bewust van dit 
‘object-iveren’ omdat je op deze manier hebt geleerd te praten over  
bv. ’het bewustzijn’. Dan geef je het grenzen en wil je het object 
kunnen lokaliseren in tijd en ruimte, je wilt het een omschrijving 
geven en de begrenzingen en de effecten van zijn aanwezigheid en 
invloeden aanduiden. ‘Het’ moet dan ergens zijn. Waar situeert zich 
‘hét bewustzijn’? In de hersenen? Wat doet het? Hoe kunnen we het 
manipuleren?


 Damasio, Antonio, Het zelf wordt zich bewust. Hersenen, bewustzijn, ik. Amsterdam, 21

Wereldbibliotheek 2010 (A.Damasio is hoogleraar neurowetenschappen)

-  -49 Versie 16.5



Voor wetenschappers vandaag zijn échte ‘feiten’ enkel ‘streng 
onderzochte, wetenschappelijke feiten’ (evidence based facts). 
Wetenschappelijk onderzoek gebeurt vandaag meestal door de 
fenomenen steeds in kleinere stukjes op te delen. Eén element 
afzonderen uit het totale proces en tot een ‘object’ maken is een 
begrijpbare menselijke behoefte.

Andere processen waarmee je dit doet zijn bijvoorbeeld: onbewust 
zijn, zelf, geest, ziel, ziek zijn, liefde, willen, enz. We zetten deze 
processen om in in een ‘object’: hét onbewuste, hét zelf, dé geest, dé 
ziel, dé ziekte, dé liefde, dé wil (al of niet vrij). Hetzelfde doe je met 
het begrip ‘leven’.  22

Vanuit het lijnig grondpatroon maak je de wereld vast, herhalend, 
beheersbaar en voorspelbaar, niet omdat die zo is, maar omdat jij je 
geruster zou voelen, veiliger, aangenamer, zekerder. Je houdt er niet 
van dat alles voortdurend beweegt en dat er geen vaste punten zijn, 
geen ankerpunten en geen zekerheden. De zin van ‘het leven’ en het 
nut van de fenomenen en wat we er mee doen, schuilt in het beheersen 
van de dingen. De mens meent de beheerser te zijn van de natuurlijke 
fenomenen. 
Via stapsgewijs en consequent denken met kleine afzonderlijke ‘denk-
bouwblokjes’ leg je met het lijnig patroon de waarheid vast, voor 
sommigen dé Waarheid. Iets is of waar of onwaar, punt. 
Je denkt in of-of of in en-en termen maar alleszins in dualiteiten. Dit 
uit zich op moreel vlak door begrippen als ‘vriend’ of ‘vijand’, ’goed’ 
of ‘slecht’, ‘schuld’ of ‘onschuld’, ‘beloning’ of ‘straf’, enz. Er is geen 
middenpositie. Met het lijnig grondpatroon ben je steeds bezig de 
mensen en de ervaring te beoordelen en te veroordelen. 
Je gebruikt woorden en een taal die jezelf bevestigen als ‘weter’, je 

 Hierover meer in 3.3 Het lemniscatisch grondpatroon22

-  -50 Versie 16.5



‘weet’ het ook al twijfel je soms, ook dat ‘weet’ je.  Je hanteert zeer 
vaak een taal die getuigt van strijd (innerlijke strijd of strijd met een 
ander) en je gebruikt vaak de metafoor van strijd of die van de krijger. 
We zijn allemaal opgegroeid met het lijnige grondpatroon. Het is het 
perspectief dat de mens tienduizenden jaren geleden ontwikkelde om 
te kunnen overleven. Vandaag is het merendeel van ons gedrag nog 
steeds overlevingsgedrag. In een consumptiemaatschappij is consume-
ren doorgeschoten overlevingsgedrag. 
Is er een probleem? Voor het lijnig patroon is het eenvoudig: de 
‘feiten’ zijn de dingen die je waarneemt of registreert, een ‘probleem’ 
is een niet gewenste of gevaarlijke situatie, wanneer je de oorzaak 
vindt en die wegneemt, is het probleem opgelost. Een probleem 
oplossen vereist enkel een doorgedreven techniek die systematisch 
wordt toegepast, volgens een plan en volgens een strikte norm.


3.1b Het lijnig-sacrale grondpatroon, een variant


Het lijnig-sacrale grondpatroon is een variant van het lijnig grond-
patroon. Het heeft dus alle kenmerken van het lijnig grondpatroon 
plus iets extra: het patroon is gekleurd met sacrale elementen in 
waarnemen, denken, handelen en taal. Sacrale elementen maken dan 
deel uit van de ‘feiten’ en vormen de bouwstenen van de lijnig-sacrale 
gedachtengang. Het is sacraal omdat met ‘feiten’ wordt verwezen naar 
een wereld buiten de waarneembare. Vanuit het lijnig-sacrale 
perspectief zijn de fenomenen niet wat je uiterlijk waarneemt. A is niet 
zomaar A en alleen maar A, B is niet zomaar B en alleen maar B. De 
oorzakelijke band tussen A en B kan plots worden doorbroken en 
vervangen door een oorzakelijke band tussen A en ‘iets geestelijk', 
d.w.z. met een eenheid uit een totaal andere kennis-categorie. Er zijn 

-  -51 Versie 16.5



dan niet-onmiddellijk-waarneembare factoren die een belangrijke, 
zelfs beslissende rol spelen in het verschijnen van en de interacties 
tussen de fenomenen. Het sacraal denken verwijst naar dynamieken 
die vaak haaks staan op het materiële denken en de daar bekende 
wetmatigheden. Voor het sacraal denken zijn die 'krachten' échte 
feiten, waarneembare fenomenen. Het sacraal denken neemt 'krachten' 
waar die de wetmatigheden kunnen vervormen die het materieel-
wetenschappelijk denken als vaststaand beschouwt. Er is sprake van 
het bovennatuurlijke, een meta-fysische wereld die niet hoeft te 
voldoen aan de wetten van de fysica.  
Het ‘sacrale’ houdt sterk verband met de zoektocht naar zingeving, 
met hoe je zin zoekt, vindt of geeft aan je leven. Het is verbonden met 
willen begrijpen, met het beheersen van de 'levenstwijfel' en met de 
behoefte aan een zinvolle bestendigheid van de identiteit: ”Wie ben 
ik?", " Wat doe ik hier?", “Wat is mijn levensopdracht?", "Waarom 
zijn de dingen zoals ze zijn? Waarom moet dit gebeuren?”. Je bevrijdt 
jezelf van de norm dat wat voor jou zin geeft wetenschappelijk correct 
moet zijn of gebaseerd moet zijn op streng onderzochte feiten 
(evidence based facts). ‘Persoonlijke feiten’ mogen bij zingeving een 
grote rol spelen.  
Zeer veel mensen, organisaties en religies maken echter de fout om 
hun zingeving (Waarom is dit zo?) gelijk te stellen met een verklaring 
(Waardoor is dit zo?) van de fenomenen.


Verklaren betekent dat je een antwoord zoekt op de vraag waardoor 
iets gebeurt, hoe iets werkt, wat de oorzaken zouden kunnen zijn, hoe 
al datgene wat je waarneemt samenhangt, waardoor de dingen 
samenhangen en welk effect bepaalde handelingen en acties hebben. 
Een verklaring, een interpretatie of een theorie helpt je om zicht te 
krijgen op hoe (voor jou) de feiten werken en hoe niet, waardoor iets 
verschijnt of niet, waardoor iets effect heeft en welk effect of geen 

-  -52 Versie 16.5



effect. Je kunt dan beter situaties voorzien en gefundeerde 
voorspellingen en scenario’s maken. Met je verklaringen en theorieën 
geef je jouw werkelijkheid vorm. Een verklaring bevestigt het 
perspectief van waaruit jij de fenomenen en gebeurtenissen bekijkt en 
benoemt. Het toont jouw visie, overtuigingen en paradigma’s.  
Zin en betekenis geven zoekt een antwoord op de vraag waarom iets 
gebeurt, welke zin en betekenis het heeft dát dit gebeurt, net nu, op 
déze manier, voor jou, binnen déze context. Betekenis en zin geven kan 
enkel binnen een relatie, het is een relationele actie geen rationele! 
Fenomenen op zich hebben geen zin. Opdat iets een zin en een 
betekenis kan hebben, dient er een relatie te zijn, dien je een 
persoonlijke relatie aan te gaan. We willen allemaal dat onze 
ervaringen en gevoelens betekenis hebben. We willen ze als zinvol 
beleven en interpreteren. Met het geven van een betekenis, geven we 
tevens een bepaalde waarde aan de feiten en gebeurtenissen.  
Betekenis en zin geven is iets waarderen. Wat gebeurt, gebeurt niet 
zomaar, menen velen: “Toeval bestaat niet!”  
Inzichten en betekenissen worden doorgegeven via verhalen, niet door 
een lijst met wetenschappelijke ‘feiten’. Zin en betekenis geven 
gebeurt niet door het opsommen van feiten en ze te verklaren maar 
door het verhaal te vertellen dat uitdrukt hoe belangrijk de feiten zijn 
voor jou, voor haar, voor jullie, voor je gemeenschap en hoeveel 
waarde je hecht aan wat gebeurt.


Het sacrale zit zo verweven met zingeving - en omgekeerd - dat alle 
mensen bij die zoektocht wel ergens sacrale elementen gebruiken in 
hun waarnemen, denken en handelen. Het sacrale is verbonden met 
het omgaan met een gevoel van onmacht en de wens om wat meer 
macht en meer vat te krijgen op het leven.  
Om het lijnig-sacrale perspectief te ondersteunen gebruik je de sacrale 
taal: woorden krijgen een dubbel-zinnige invulling, er worden vaker 
containerbegrippen gebruikt - bv. ’energie-velden’ - waarvan wordt 
verondersteld dat die allerlei ‘krachten’ inhouden. Voor veel mensen is 
de wereld waarin zij leven bezield. Het ‘universum’ of de ‘donkere 

-  -53 Versie 16.5



materie’ is vol met ‘zielekracht’. Het sacrale toont zich en is zichtbaar 
via rituelen en sacrale handelingen. Dat zijn handelingen die meer 
uitdrukken dan het louter volbrengen van de gebaren. Woorden en 
voorwerpen hebben op zichzelf een 'sacrale kracht’. Rituelen worden 
overal ter wereld gebruikt in het dagelijks leven, soms verbonden met 
een religie maar even vaak los daarvan. Iedere vlag is voor wie er 
achter loopt sacraal. Wie voert er niet dagelijks een ritueel uit, herhaalt 
een spreuk of een mantra? Hoeveel sporters, managers en filmsterren 
voeren ‘vreemde’ rituelen uit? Hoeveel politici spreken over ‘kwade 
machten’? Wie spreekt er van ‘het Kwaad’ in de wereld? Wie bezit 
een uniek voorwerp dat anderen niet zomaar mogen aanraken? In 
welke auto hangt een voorwerp om geluk te brengen? Zie de 
voetballer die de grond met de hand aanraakt als hij het terrein 
oploopt of naar ‘boven’ kijkt als hij heeft gescoord. Er is de kok die 
overtuigd is dat zijn messen op een welbepaalde volgorde moeten 
liggen wil hij geen ongelukken beleven. Vergis je niet, 'geloof' en 
'bijgeloof' zijn identiek! Het begrip 'bijgeloof' is een uitvinding van 
hen die beweren het 'ware geloof' te bezitten, zowel religieus geïn-
spireerde als atheïstische wetenschappers. 

-  -54 Versie 16.5



Het lijnig grondpatroon uitbeelden


Ik herhaal het toch maar even: een tekening, een beeld, een voor-
stelling, een representatie, een symbool, een illustratie, enz. zijn 
allemaal didactische, educatieve middelen, ze zijn niet de werkelijk-
heid! Een beeld is een sterke vereenvoudiging, ’afwijkingen’ of 
‘uitzonderingen’ worden niet meegerekend, men heeft het over 
‘gemiddelden’. Geen enkel beeld geeft de werkelijkheid weer! Een 
beeld is een louter een communicatiemiddel. Je kunt voor eenzelfde 
proces meerdere beelden maken en omgekeerd kan hetzelfde beeld 
dienst doen voor verschillende visies. Bij ieder beeld hoort een 
verhaal. Hieronder enkele basisvormen waarin het lijnig grondpatroon 
wordt weergegeven. Je vindt ze terug in alle mogelijke vormen en 
combinaties, in alle mogelijke theorieën. Ze beelden allemaal het 
lijnig denken uit. 

-  -55 Versie 16.5

◉

◉ ◉

◉



Lineair, circulair, spiraalsgewijs, … allemaal lijnig!


Om het lijnig aspect van lineair, circulair en spiraalsgewijs duidelijker 
te maken neem ik het voorbeeld van de seizoenen. Eerst zet ik een 
aantal tekeningen onder elkaar, daarna geef ik meer uitleg.


-  -56 Versie 16.5

Lente

Winter

Herfst

Nieuwe 
zomer

Oude 
zomer

HerfstZomerLente Winter Lente Zomer

Lente

ZomerHerfst

Winter

Le
nte

Zomer

Winter Winter

Zomer

Le
nte

Herfst

Herfst

!

"

#

$

%

&

© Francis Gastmans - 11/2020

Lente Zomer Herfst Winter Lente Zomer Herfst Winter

Le
nte

Zomer

Herfst

Winter

Winter

Winter

Herfst

Herfst

Le
nte

Le
nte

'

(



- Het eerste beeld vertelt ons dat de seizoenen elkaar opvolgen in 
een strikte volgorde. Zoals het hier wordt getekend lijkt het dat de 
seizoenen alle vier even lang duren. De seizoenen volgen elkaar op 
in een rechte lijn want de tijd verloopt rechtlijnig, ook al is er 
sprake van herhaling. Dit beeld geeft ook aan dat een nieuwe lente 
niet noodzakelijk gelijk is aan een vorige lente. Deze voorstelling 
laat wel toe om de zaak aan te passen en de afstanden te variëren: 
bv. een kortere zomer of een langere winter. 
 
 
 
De golvende lijn vertelt het verhaal van een proces waarbij licht en 
warmte toenemen en afnemen tijdens het verloop. Het proces van 
de seizoenen is geen eenvormig, rechtlijnig gebeuren ook al 
verloopt de golfbeweging in de rechtlijnige tijd. De golfbeweging 
vertelt over de dynamiek die de seizoenen teweeg brengen. Dit 
verhaal sluit aan bij de dynamiek die je bij verschillende processen 
in de natuur kunt waarnemen (in het gedrag van dieren en planten).


- De cirkel is een klassieke manier om herhaling weer te geven. De 
seizoenen worden opnieuw afgebeeld alsof ze alle vier even lang 
zijn. Het beeld van de cirkel geeft aan dat de volgende lente gelijkt 
op de vorige lente. De cirkel suggereert dat de tijd ‘anders’ zou 
verlopen, circulair, maar dat woord wekt slechts schijn, de tijd 
verloopt nog steeds lijnig, gedwongen, in één richting. De cirkel 
met pijlen is steeds symbool voor de chrono(s)logische-tijd (zoals 
onze uurwerken).


- De vierde voorstelling vertelt over de ontwikkeling van de seizoe-
nen als ‘de tocht van de zon’. In dit verhaal is de zon het hoofd-
personage. Vooral in het noorden van de wereld waar de zon voor 

-  -57 Versie 16.5

1⃣

HerfstZomerLente Winter ZomerLente

2⃣

3⃣

4⃣



enkele maanden ‘verdwijnt’ en later terug zal opstaan, is dit beeld 
populair. Je vindt dit beeld ook terug bv. bij de Tocht van de Held, 
de U-theorie, de fasen van het rouwen, enz. 
Het zal je opvallen dat dit vierde beeld een stukje is van het tweede 
beeld. Het is één segment van een doorlopende beweging.


- De spiraal is een variatie op het beeld van de cirkel. Het vertelt 
duidelijker het verhaal van een herhaling die niet louter een 
kopiëren is. Er is sprake van vooruitgang in de tijd, van opbouw, 
van groei. Opnieuw, het is niet omdat het in de vorm van een 
spiraal wordt getekend dat de tijd niet lijnig verloopt, chrono(s)-
logisch. De tijd en de processen verlopen ook in dit beeld slechts in 
één richting.


- Het zesde beeld heb ik zelf gecreëerd. Het vertelt het verhaal dat 
het totale proces vier deelprocessen heeft met eigen elementen die 
steeds aanwezig zijn en elkaar beïnvloeden. Op ieder moment zijn 
er natuurelementen die op de voorgrond staan en andere die minder 
zichtbaar verlopen, op achtergrond of onder de grond. Een goed 
waarnemer ziet bv. in de winter de lente-elementen en zelfs enkele 
zomer-elementen. De natuur leeft en beweegt nooit met enkel de 
elementen van één seizoen. Dat is een kunstmatige ordening van de 
lijnig denkende mens die graag processen tot objecten maakt en die 
in vakjes stopt. Dat is zeer handig omdat je dan geen rekening 
moet houden met de verschillende variaties. Dit eng lijnig kijken 
naar de natuur is echter mede-oorzaak van de ‘afbrekende’ manier 
waarop we omgaan met de natuur. We hebben dan geen oog voor 
het totale systeem en hoe ieder element daar een rol in speelt. 
Vergis je niet, ook het zesde model is een lijnig model!


-  -58 Versie 16.5

5⃣

6⃣



Het begrip ‘tijd’


Alle lijnige voorstellingen en theorieën houden vast aan de chrono(s)-
logische tijd. Alle lijnige beelden hebben een pijl (of veronderstellen 
die) die de richting aangeeft waarin het proces verloopt. Je kunt niet 
een willekeurige richting inslaan of de volgorde veranderen. In 
sommige theorieën kan je je omdraaien en (even) in de tegen-
overgestelde richting lopen. Je blijft echter op dezelfde lijn lopen.  
De klassieke visie op tijd is de chronologische tijd, de Chronos-tijd. 
Chronos is een figuur uit de Griekse mythologie. Hij staat voor de 
meetbare tijd, de klok-tijd. De tijd waarin we van activiteit naar 
activiteit gaan; de tijd waarin we doel- en resultaatgericht tewerk 
gaan; de tijd waarin we altijd tijd tekort komen en waarvan we zeggen 
dat we ‘tijd verliezen’ (alsof we tijd bezitten). Deze tijd kunnen we 
uitbeelden op een rechte lijn maar ook op een cirkel, (zoals onze 
uurwerken) of met een zonnewijzer aan de muur of op de grond. De 
Chronos-tijd is een aspect van het lijnig grondpatroon! 
Daarnaast is er de minder bekende Kairos-tijd. Dan wordt een cirkel 
zonder pijlen gebruikt, als een symbool, niet als een tekening! In de 
zen tekent men zo’n cirkel vaak niet gesloten. Dan spreekt men niet 
meer van een lijnig verloop (rechtlijnig of circulair uitgebeeld) maar 
van ‘de beleving in het moment’. Dan is er geen ‘begin’, geen 
‘verloop’ en geen ‘einde’ meer; dan stap je over op het lemniscatisch 
grondpatroon. Kairos is de jongste zoon van Zeus. Bij Kairos gaat het 
om de innerlijke nu-beleving. Het gaat om het vatten van het moment 
in het moment. Hiervoor is aandacht, rust en concentratie nodig én 
tegelijk het loslaten van de chronologische ‘tijd’. Want Kairos heeft 
geen strikt meetbare duur. Het ‘nu’ kan je beleven in een seconde of in 
een minuut, maar uren beleving kunnen eveneens een ‘nu-beleving’ 
geven (bv. tijdens een meditatie of wanneer je helemaal opgeslorpt 

-  -59 Versie 16.5



wordt door een activiteit of bij de vraag hoe lang een droom duurde). 
Indien je hier toch het woordje ‘tijd’ wilt gebruiken zou je dit de 
Kairos-tijd of de ‘tussentijd’ kunnen noemen. 


De Kairos-tijd circulair noemen is duidelijk fout want circulair 
(cirkel-lijnig) en lineair (recht-lijnig) zijn beiden lijnige vormen van 
de Chronos-tijd!


De chronologische tijd wordt klassiek opgevat als een ononderbroken 
doorlopende beweging aan een zelfde, meetbare snelheid in één 
richting. De mens wil alles kunnen lokaliseren en het een plaats 
kunnen geven in ‘ruimte’ en in ‘tijd’. In de astrofysica is de ‘vierde 
dimensie’ de ruimte-tijd. Een verloop van tijd is tegelijk een 
veranderde positie in de ruimte. Bij ruimte-tijd is er sprake van 
positie, duur, snelheid en versnelling. Het blijft echter wel de 
chronologische tijd. Dit is de ‘tijd’ zoals de exacte wetenschappen die 
gebruikt. Onderzoek via quantumfysica stelt dit in vraag.  
Bij de waarneming en de beleving van ‘tijd’ door de mens gaat het 
echter om beweging, de innerlijke beweging - de Kairos-tijd - waarbij 
positie, duur, snelheid en versnelling slechts een beperkt aantal 
elementen zijn. Bij beweging is er daarnaast immers sprake van 
richtingen, kracht of energie, ritme, intervallen, vertraging, tempo, 
breuken, momenten van stilstand (stilte). Dit is de ‘ruimtelijke nu-tijd’ 
waarmee bv. de muziek en de dans werkt. 

-  -60 Versie 16.5



3.2.  Het systemisch grondpatroon 


Vanuit het systemisch grondpatroon zie je dat een reeks waar-
nemingen een patroon vormen, dat ze onzichtbaar met elkaar 
verbonden zijn en wel zo dat ze samen één systeem vormen. Elk 
fenomeen is op zich een systeem en tegelijk onderdeel van een groter 
systeem. Met dit perspectief ga je op zoek naar vaststellingen en 
‘feiten’ die zich betekenisvol herhalen, naar gegevens die patronen 
vormen. Je tracht het systeem te zien die de fenomenen samen creëren 
en in stand houden, hoe de fenomenen op dít moment en op déze 
plaats een geheel vormen. Je ziet dat er vele mogelijke oorzaken en 
gevolgen zijn, die tegelijkertijd werken en elkaar beïnvloeden. Alle 
elementen zijn met elkaar verbonden in een netwerk van wederzijdse 
beïnvloeding. Naast lijnig-oorzakelijke verbanden en invloeden speelt 
in de beleving contingentie, synchroniciteit en serendipiteit een rol. 
Daarenboven heeft de context daarbij een bepalende invloed.


‘Contingentie’ is het idee dat iets dat bestaat of gebeurt ook anders 
had kunnen zijn. Het verwijst naar gebeurtenissen of verschijnselen 
die niet noodzakelijk zijn, maar afhankelijk van omstandigheden en 
factoren en daardoor dus ook anders hadden kunnen verlopen. Het is 
het tegenovergestelde van noodzakelijkheid. 
Van ‘synchroniciteit’ (letterlijk: gelijktijdigheid) is sprake wanneer 
twee of meer gebeurtenissen min of meer tegelijkertijd optreden in een 
voor de betrokkene zinvol verband, dat niet noodzakelijk als causaal 
wordt ervaren.  
‘Serendipiteit’ is het vinden van iets onverwachts en bruikbaars, 
terwijl de vinder op zoek was naar iets totaal anders.


Een systeem is er niet omdat je vele factoren of elementen kunt waar-
nemen maar door de relaties en de dynamiek tussen de elementen. De 
verbindingen zijn de essentie; hoe de elementen verbonden zijn; wat 
er bij de verbindingen gebeurt; hoeveel energie er loopt tussen de 

-  -61 Versie 16.5



elementen; welke effecten er verschijnen door de dynamiek tussen de 
elementen; welke bewegingen zich herhalen; enz. 


Er is geen sprake van een ‘team’ omdat er verschillende teamleden 
zijn maar door de manier waarop de leden samen ‘spelen’. Het begrip 
‘team’ slaat op de soort dynamiek die de leden ontwikkelen. Daardoor 
heb je verschillende soorten teams.


Fenomenen worden een systeem door elkaar te beïnvloeden maar 
worden op hun beurt door het geheel, door het systeem beïnvloed. Er 
gaat een invloed uit van de wijze waarop een systeem 'dit systeem' is. 
Ieder fenomeen dat we waarnemen vormt een verbinding en een 
interactie met andere fenomenen en is zo onderdeel van een groter 
dynamisch systeem. Een bos is een systeem. De mensen en het bos 
vormen een systeem. De mensen,  de natuur, de aarde, de planeten, de 
zon, de sterren, ... alle hemellichamen samen vormen een zeer groot 
systeem. Een groep mensen, een organisatie of een bedrijf vormt een 
systeem. Mensen die met elkaar communiceren zetten van bij de start 
een systeem op, hun communicatie-systeem. 
Binnen een systeem is er sprake van gemeenschappelijke belangen 
naast afzonderlijke of individuele belangen. Vanuit het systemisch 
grondpatroon behouden alle mensen, dieren en fenomenen wel een 
‘eigenheid’ en een ‘identiteit’ (zoals bij het lijnig grondpatroon). Je 
bent als mens een onafhankelijk wezen én je bent onderdeel van 
meerdere systemen. Je bent met andere mensen en met de natuur 
verbonden via de systemen waar jij deel van uitmaakt. Jouw persoon-
lijk systeem is uniek al is het verbonden in een groter systeem met het 
persoonlijk systeem van anderen. Systemen worden willekeurig afge-
bakend, het zijn menselijke constructies van wat mensen waarnemen 
als betekenisvolle samenhangen. Systemen overlappen elkaar en 
kleine systemen zijn deel van grotere systemen. Er zijn ‘open 
systemen’ waar beïnvloeding van externe elementen mogelijk is en 

-  -62 Versie 16.5



‘gesloten systemen’ waar externe invloeden zoveel mogelijk worden 
uitgesloten. 
Vanuit het systemisch perspectief zijn ‘feiten’ zowel de afzonderlijke 
waarnemingen of gegevens als het patroon dat ze samen vormen. Een 
afzonderlijk ‘feit’ is een systeem en een systeem wordt als een ‘feit’ 
beschouwd.  
Voor het systemisch grondpatroon vormen onze gedachten een 
systeem. We denken in systemen niet in afzonderlijke blokjes 
gedachten. Dit betekent dat iedere gedachte deel uitmaakt van een 
netwerk aan gedachten, een netwerk dat een samenhang vertoont. De 
draden van het netwerk zijn in dit geval je uitgangspunten en 
paradigma's die op dat ogenblik - bij het denken rond een actueel 
thema - voor jou belangrijk zijn. 
Een ‘probleem’ is een verstoring van een systeem en dat los je op door 
een element in de dynamiek te veranderen. Indien je één betekenisvol 
element in het systeem wijzigt zal het systeem als geheel zich 
onmiddellijk aanpassen en anders gaan functioneren.  
Bij een systemische benadering van het leven laat je los dat je de 
grond van de zaak kunt controleren. Als mens kunnen we wel 
systemen beïnvloeden en daardoor de beweging van een systeem in 
één richting sterker maken dan in een andere, maar we kunnen niet het 
systeem als geheel in één richting sturen. Wij houden niet het stuur 
van de ontwikkeling van het leven of van het klimaat vast! 


In 2015 werd vastgesteld dat het klimaat op aarde bestendig met 1 
graad is gestegen. Het is essentieel om de opwarming niet voorbij de 
2 graden laten oplopen omdat vanaf die temperatuur binnen het 
systeem zichzelf versterkende processen starten (feedback-lussen) die 
de temperatuur nog zal opdrijven. 


In menselijke relaties doet zich hetzelfde voor: we denken, voelen, 
communiceren en handelen vanuit patronen; onze patronen activeren 

-  -63 Versie 16.5



bepaalde patronen bij de ander; op een gegeven moment ontstaat er 
binnen een relatie een zichzelf versterkend meta-patroon en zo een 
overkoepelend systeem vormt, een meer opbouwend of een meer 
onproductief of een meer toxisch systeem of zelfs een destructief 
systeem.


Systemisch denken ontstond wellicht drieduizend jaar geleden op 
verschillende plaatsen in de wereld. Bekend is de regio Gandhara 
(Noord-Pakistan/Noord-India/Zuidwest-China). Dat was een kruispunt 
van wegen op de zijderoute waar veel culturen elkaar ontmoetten. 
Honderden jaren voor onze jaartelling waren daar vertalers aan het 
werk die teksten uit Griekenland, Iran, Pakistan, India en China 
vertaalden naar elkaar vertaalden. In deze regio ontmoetten de Griekse 
filosofie , het Iraanse denken (Zarathustra), het Chinese denken (het 23

Confucianisme en het taoïsme), de Indische filosofieën en de 
boeddhistische scholen elkaar. Om goed te kunnen vertalen gebruikten 
de vertalers hun inzichten in de verschillende taal- en cultuur-
systemen. 
Begin 20ste eeuw kwam systeemdenken op in het Westen in 
verschillende wetenschappen: biologie, sociologie, psychologie en 
economie.  Systeemdenken ziet men in het Westen als een manier om 24

de complexiteit van de werkelijkheid te vatten, te begrijpen en te 
beheersen.


 Alexander De Grote (356 - 323 BCE) heeft in 326 BCE de Indusvallei veroverd. Hij 23

had naast soldaten ook kunstenaars, architecten, filosofen en wetenschappers in zijn 
troepen. Toen men in de eerste eeuwen de Boeddha als persoon ging afbeelden, 
deed men hem een Grieks gewaad aan. Dat wordt de Gandhāra-stijl genoemd.

 Systemisch denken of systeemdenken kreeg in het Westen aandacht vanaf 1945 via 24

de artikels over General Systems Theory van de bioloog Ludwig von Bertalanffy.  
Voor de geschiedenis: https://nl.wikipedia.org/wiki/Systeemtheorie

-  -64 Versie 16.5

https://nl.wikipedia.org/wiki/Systeemtheorie


Hoe het systemisch grondpatroon uitbeelden?


Voorstellingen van systemen zijn de tekeningen van netwerken, 
spinnenwebben, e.d. 


Toch blijven die vaak nog tweedimensionaal, gepresenteerd in een plat 
vlak. Opgelet, met het tweedimensionale vlak komt het lijnig 
grondpatroon weer om de hoek kijken.


Misschien kan het werk van kunstenaars je inspireren. Zij zijn vaker 
bezig met de dynamiek die dingen samenbrengt, met onderlinge 
verbindingen, met ‘onzichtbare invloeden’, met terugkoppelingen, e.d. 
Je hebt sowieso de beeldende talen nodig om het systemische te 
kunnen uitbeelden. 

-  -65 Versie 16.5



Kan de Argentijnse kunstenaar Tomás Saraceno je inspireren?  
Galaxies Forming along Filaments, like Droplets along the Strands of 
a Spider’s Web, 2009


 
on clouds (Air-Port-City), 2008 
Towada Art Center, Japan 

-  -66 Versie 16.5

https://studiotomassaraceno.org/


Of de Japanse Chiharu Shiota?  
The crossing, 2018


Me Somewhere Else 
Brussel, 2018 

-  -67 Versie 16.5

https://www.chiharu-shiota.com/top


3.3.  Het lemniscatisch grondpatroon 


Vanuit het lemniscatisch grondpatroon bekijk je de werkelijkheid op 
hetzelfde ogenblik van buiten af en van binnen uit. Je ziet datgene wat 
binnen 'binnen' maakt tegelijk met datgene wat buiten 'buiten' maakt. 	
Je bekijkt zowel de  mensen, de dieren, de planten, de bergen en de 
rivieren en al hun interacties als een doorlopend proces van zich 
samenstellende verbindingen, een proces dat niet lijnig verloopt. De 
beweging en de interacties bewegen immers tegelijkertijd in vele 
richtingen (zoals bv. de verbindingen in onze hersenen).  
Alles is steeds ‘onder constructie’ via de stroom van interafhankelijke 
en interactieve conditioneringen en invloeden. Op ieder ogenblik 
verschijnt wat er verschijnt, punt. En wat verschijnt, verschijnt 
doordat de andere fenomenen verschijnen. Er is geen sprake van een 
‘opeenvolging’ of een strikte oorzaak—gevolg relatie. Dit laatste is er 
alleen wanneer je een enkel puzzelstukje uit de hele puzzel afzondert. 
Er is geen ‘bouwplan’, geen ‘universele strategie’ of iets dergelijks. 
Voor het lemniscatisch patroon is er nooit een identieke herhaling. Je 
denkt in een voortdurend dynamisch creërend en verbindend 
processen die in alle richtingen gaan, tegelijkertijd. Er is geen lijnig 
verlopende tijd, geen Chronos-tijd (lineair of circulair). Als 
benadering zou je de Kairos-tijd kunnen beleven, maar in 
werkelijkheid bestaat ‘tijd’ niet, tijd is één van de vele menselijke 
conceptuele constructies om de fenomenen te kunnen verklaren. 
Het interactief en interafhankelijk proces kent geen begin. Ieder 
‘detail’ is een deel van een beweging die reeds miljarden jaren bezig 
is. Er is evenmin geen einde; alles zal verder gaan zonder dat we 
weten wanneer het ooit écht zou eindigen, als het al eindigt.  
Wanneer, concreet, iets voor jou ophoudt, stopt dat niet omdat de 

-  -68 Versie 16.5



beweging gestopt is maar omdat jij kiest om hier (even) halt te houden 
of een punt te zetten. In werkelijkheid gaat de beweging verder. Vanuit 
praktische en conventionele oogpunten (en het lijnig patroon) geef je 
aan een actie of een gebeurtenis een zelf gekozen of overeengekomen 
begin en een zelf gekozen of overeengekomen einde. Wat geldt voor 
het aspect ‘tijd’ geldt eveneens voor de ‘ruimte’. Voor het gemak van 
de communicatie en van het wetenschappelijk onderzoek delen we de 
werkelijkheid in in 'een begrensde ruimte' met 'ruimtelijk begrensde 
voorwerpen'.  
Niets bestaat op zich, niets heeft een ‘eigenheid’ op zich, er is geen 
persoonlijke onafhankelijke ‘kern’, geen on-afhankelijk ‘zelf’. ‘Zelf’ 
is een dynamisch, nooit eindigend proces, dus niet als een ‘iets’, geen 
object maar een voortdurende beweging van vormen en omvormen. 
De ervaring ‘zelf’ groeit en ontwikkelt zich van bij je geboorte tot aan 
je dood. ‘Zelf’ is een nu-gebeuren, niet iets uit het verleden of iets van 
de toekomst. Er is geen bestendigheid, of toch wel, de bestendigheid 
van de verandering. Wanneer je praat over ‘hét zelf’ heb je dit proces 
tot een object gemaakt (onderinvloed van het lijnig grondpatroon). 
Vanuit lemniscatische perspectief besef je dat al je waarnemingen, 
gedachten en uitdrukkingen menselijk zijn en per definitie beperkt én 
conventioneel. Je weet dat datgene wat je ‘werkelijkheid’ noemt, iets 
is dat jij zelf creëert, zelf conceptualiseert, op ieder moment, vanuit 
een aangeleerd en cultureel bepaald model. Je weet dat alle talen die je 
‘spreekt’ (verbale, non-verbale, beeldende talen) steeds menselijke 
talen zijn.  
Een on-afhankelijke werkelijkheid bestaat niet. Wat je ‘dé Werkelijk-
heid’ zou kunnen noemen kan de mens sowieso helemaal niet vatten. 
Het is een grote pretentie te beweren dat je vanuit een niet-mens-zijn 
standpunt naar de fenomenen zou kunnen kijken. Er bestaat voor een 

-  -69 Versie 16.5



mens enkel de ‘mensen-werkelijkheid’, de werkelijkheid zoals de 
mens die construeert. Alle levende wezens beleven en construeren hun 
specifieke werkelijkheid die ze uitdrukken via hun eigen communi-
catiemiddelen.


Dieren kennen het begrip ‘gevaar’ en ‘vijand’ ook al hanteren ze geen 
woordentaal om dat uit te drukken, toch weten ze zeer goed wanneer 
‘gevaar’ of ‘vijand’ in de buurt is. Ze kunnen dit helder met elkaar 
communiceren, niet alleen onder soortgenoten maar ook tussen bv. 
vogels en zoogdieren.


Bewustzijn zijn processen; er is geen sprake van ‘het’ bewustzijn 
(alsof het een te onderzoeken object zou zijn). Deze processen 
lokaliseren in de hersenen is een voor-onderstelling, geen ‘multi-
disciplinair streng onderzocht feit’! Het is een kenmerk van het lijnig 
grondpatroon om processen te ‘objectiveren’ = tot een object te 
maken.


“Emoties, gevoelens, bewustzijn, zelf en autobiografisch zelf zijn 
processen, interafhankelijke processen, geen ‘dingen’. De ontwikke-
ling daarvan startte bij het eerste leven op aarde, bij de eerste 
neuronen. Een autobiografisch zelf ontwikkelde als laatste bij de mens 
en bestaat niet buiten deze ontwikkelingsstroom.   25

Deze processen omvormen tot objecten is een kunstgreep ontstaan uit 
de behoefte van de ‘moderne mens’ om snel en effectief complexe 
ideeën over te dragen; processen zijn evenwel géén objecten of 
autonome fenomenen.” 
26

Je kunt wel van deelaspecten of bepaalde uitingen van bewustzijns-
processen aangeven waar in de hersenen er veel of weinig activiteit 
waar te nemen is. Het is nuttig om deelaspecten van bewustzijn in de 

 	De neuronen in onze hersenen hebben dezelfde vorm en kenmerken als de eerste 25

neuron die honderden miljoenen jaren geleden verscheen in de kwallen!
 Damasio, Antonio, Het zelf wordt zich bewust. Hersenen, bewustzijn, ik. Amsterdam, 26

Wereldbibliotheek 2010 (A.Damasio is hoogleraar neurowetenschappen)

-  -70 Versie 16.5



hersenen te zoeken omdat het resultaat bij een medische ingreep daar 
duidelijk en concreet is. Daaruit concluderen dat bewustzijn processen 
zijn die uitsluitend in de hersenen plaatsvinden is echter meer dan kort 
door de bocht. Zo is er geen plaats gevonden waar herinneringen 
worden opgeslagen! Waar halen we onze oudste herinneringen 
vandaan?

Voor het lemniscatisch grondpatroon is ‘leven’ een dynamisch, inter-
afhankelijk, niet eindigend proces, dat zich uitstrekt in alle richtingen. 
Alle levende wezens maken gelijk deel uit van die dynamiek en 
transformeren voortdurend. Het gaat om een doorlopend proces dat 
nooit is begonnen en nooit zal eindigen. Er hebben voortdurend 
transformaties plaats en in werkelijkheid wordt geen enkel levend 
wezen ‘geboren’ of ‘sterft’. ‘Leven’ eindigt niet met ‘de dood’. Leven’ 
kan je niet bezitten het gaat om onpersoonlijke en alles-omvattende 
processen.


‘Hét leven’, een creatie van het lijnig grondpatroon, eindigt wél, met 
de dood, want je hebt het proces ‘leven’ tot een object gemaakt. 
Objecten zijn menselijke producten en hebben sowieso een begin en 
een einde. Het wordt nog strakker eindig wanneer je het hebt over 
‘mijn leven’ of ‘haar leven’. Je beweert dan dat je leven ‘bezit’. En ja, 
‘jouw leven’ eindigt, met de dood? met de laatste herinnering? Of 
geloof je in een fysieke reïncarnatie of in een sacraal ‘hoger leven’? 


Met het lemniscatisch grondpatroon beleef je dat alles interafhanke-
lijk en interactief verweven is. Bijvoorbeeld: hier en nu aanwezig zijn, 
de fenomenen nu waarnemen, de gegevens ‘feiten’ noemen, ze binnen 
een verklaringskader plaatsen, ze voor waar nemen, ze een waarde en 
betekenis geven, ze inzetten als basis voor je handelen én de context 
waarbinnen je dit doet, ... dit alles is zo met elkaar verbonden dat deze 
elementen elkaar doen verschijnen.  
Je bent steeds binnenstaander (geen buitenstaander) met alles wat je 

-  -71 Versie 16.5



waarneemt want er is een interafhankelijke verbondenheid tussen a) jij 
zoals je op dit moment aanwezig bent, b) datgene wat je waarneemt, 
c) de actie van het waarnemen en hoe je waarneemt, d) de 
waarnemingsorganen of waarnemingstechnieken die je inzet en e) de 
context. Er is geen ‘ik’ hier en de ‘ander’ of dat ‘object’ daar. Je bent 
voortdurend deel van de waarnemingsprocessen, deel van de levens-
processen. ’Objecten’ buiten jou bestaan enkel wanneer je met een 
lijnige blik naar leven kijkt (wat ook erg nuttig is!).  
Het lemniscatisch grondpatroon werkt niet met beelden of illustraties 
maar met belevingen. Er is een zich eeuwig schijnbaar herhalende 
dynamiek in alle richtingen die je kunt beleven in jezelf en in alles om 
je heen omdat alles met alles interafhankelijk en interactief verbonden 
is. Een kind groeit omdat mensen voor haar zorgen én de bomen 
groeien én de aarde om de zon draait én het verschillende ‘warmtes’ 
ontvangt én geniet van verschillende bronnen van energie. Het zou 
nefast zijn voor de ontwikkeling van leven indien niet op ieder 
moment er beweging is waardoor alles verandert. Geen enkel moment 
is een exacte herhaling, het is steeds een nieuwe stap. Een ‘herhaling’ 
is een constructie en een concept van het lijnig grondpatroon. Dat wil 
een perfect beeld en gomt de kleine variaties en ‘afwijkingen’ uit de 
tekening van leven. 
Vanuit het lemniscatisch grondpatroon bestaan er geen problemen en 
evenmin oplossingen. Je creëert beide zelf via je interacties en je 
interpretaties. ‘Feiten’ zijn afspraken en geen ‘objectieve werke-
lijkheid’ ergens buiten de mens. De ‘objectieve werkelijkheid’ is de 
‘mensen-werkelijkheid’ zo objectief mogelijk gemaakt (bv. door een 
streng wetenschappelijke onderzoekshouding, evidence based facts). 
’Problemen’ zijn menselijke creaties. Ze worden 'opgelost' wanneer je 
de beschikbare gegevens anders ordent of anders benoemt of wanneer 

-  -72 Versie 16.5



je nieuwe gegevens creëert die samen een nieuwe ‘mensen-
werkelijkheid’ maken die dan als ‘juister’ of ‘verantwoorder’ of 
'ethischer' wordt ervaren én wordt aanvaard én voor ‘waar’ wordt 
genomen, maar dit is weer een zoveelste menselijke constructie.


De naam ‘lemniscatisch’


Ik koos voor het begrip ‘lemniscaat’ (en het teken) omdat het in de 
oorspronkelijke zin een symbool is (zoals de cijfers en tekens in de 
wiskunde) dat staat voor: oneindig, een eeuwige beweging, zonder 
begin en zonder einde, zonder richting of doel, zonder middelpunt, 
zonder grootte. De lemniscaat symboliseert een voortdurend 
balancerende beweging van interafhankelijke, elkaar construerende, 
eeuwig creërende en transformerende fenomenen. 
Op deze manier gebruikt sluit het aan bij en symboliseert het correct 
het denken en de beleving van zienswijzen als de Weg van het Midden 
(Madhyamika boeddhisme), de Tao en de Zen. 


Meen je dat iets op een bepaalde plaats en op een bepaald tijdstip 
start dan heb jij een 'beginpunt' vastgelegd. Meen je dat iets op een 
bepaalde plaats en op een bepaald tijdstip stopt dan heb jij een 
'eindpunt' vastgesteld. Er is geen 'middelpunt' tenzij een door jou 
gekozen focus voor dit moment. Alle punten zijn willekeurig en 
conventioneel , d.w.z. onder mensen afgesproken. Een ‘begin’ en een 
‘einde’ vooropstellen is deel van het lijnig grondpatroon. 
Delen van de fenomenen 'polen' noemen of 'tegenstellingen' is slordig 
want het gaat niet om zelfstandige fenomenen. Zelfs het begrip 
‘samenstellingen’ houdt dit gevaar in. Er bestaan geen 'polen' en geen 
‘tegenstellingen’ buiten de menselijke constructie van deze begrippen.


Waar ligt het startpunt van een conflict, een vulkaanuitbarsting, een 
mensenleven, een ziekte, een zonsopgang, een rivier, een leerproces? 

-  -73 Versie 16.5



Waar houdt het op? Start en einde zijn willekeurig gekozen punten. Al 
je antwoorden zijn cultureel bepaald en zijn menselijke concepten.


De tekening van de lemniscaat wordt al duizenden jaren sacraal en 
lijnig gebruikt in velerlei esoterische visies: de tarot, de numerologie 
en in aardingstechnieken. Het is op een wat verborgen manier ook 
terug te vinden in knoopmotieven. In de Keltische, Chinese en Hindoe 
kunst staat de onontwarbare knoop voor continuïteit, lang leven en 
eeuwigheid. Knopen kunnen net als het labyrint wijzen op het 
knellende pad naar ‘verlichting’ (wat zowel ‘meer helderheid’ als 
‘minder zwaar’ kan betekenen). 
Daarnaast vind je het teken ‘lemniscaat’ technisch terug op erg 
uiteenlopende domeinen als: de wiskunde, de beweging van de 
planeet Venus, de bouw van treinonderstellen, de anatomie van 
kniegewrichten en de vleugelbewegingen van bepaalde insecten.


Ik gebruik de lemniscaat niet lijnig, niet als een tekening!  
Een tekening is tweedimensionaal, hoeveel perspectief je ook 
suggereert. Ik gebruik de lemniscaat dus niet als een tekening die 
tegengestelde elementen verbindt, niet als twee polen die op gelijke 
afstand van elkaar staan met daartussen een weg die kruist in het 
midden, niet als een golvende lijn die een bepaalde richting aangeeft, 
niet als een parcours dat je zou moeten volgen, niet als een cyclische 
beweging, niet als een beweging die je kunt dansen of lopen.  27

 Denk aan de ring van Moebius, die een eeuwige beweging suggereert, en de 27

tekeningen van van M.C.Escher 

-  -74 Versie 16.5

https://nl.wikipedia.org/wiki/M%C3%B6biusband
https://nl.wikipedia.org/wiki/Maurits_Cornelis_Escher


4.  De dynamiek van de grondpatronen


De dynamiek


Ik gebruik de term ‘grondpatroon’ omdat op elk moment ieder van de 
drie patronen alle aspecten van je leven verbindt, beïnvloedt en stuurt. 
De dynamiek van de drie grondpatronen is dynamisch-interactief-
systemisch. Dit wil zeggen dat de patronen alle aspecten van je leven 
beïnvloeden én tegelijk geven alle aspecten vorm aan de patronen én 
dit alles samen vormt een overkoepelend systeem.  
Daarom is het correct te zeggen dat een grondpatroon het verbindende 
én sturende levensproces toont (niet ‘is’ want het is geen object!). 
Een grondpatroon werkt sturend maar niet dwingend. Vanuit het lijnig 
grondpatroon spreekt je al snel van ‘bepaald’ en ‘geprogrammeerd’; je 
denkt dan in stappen of fazen of hiërarchieën. Dat is hier niet het 
geval. Een grondpatroon blijft een levend en levendig proces van 
beïnvloeden én beïnvloed worden, vormen én gevormd worden, sturen 
én gestuurd worden. Met een grondpatroon be-leef je je leven op een 
bepaalde manier. 
Geen enkel van de drie grondpatronen is het ‘enig juiste levens-
perspectief’. Ze sluiten elkaar niet uit. Ze bekampen elkaar niet. Ze 
vullen elkaar evenmin aan. Er is geen ‘overkoepelend plan’ of geen 
instantie die van bovenaf de drie patronen bestuurt. Het is dus geen of-
of en evenmin een en-en kwestie. Ze zijn door mensen gecreëerd en jij 
kunt kiezen welk patroon je op welk moment inzet voor welke vraag. 
Om een zo goed mogelijke voorstelling te maken van de vele 
dimensies van een grondpatroon gebruik ik een systemisch beeld. Met 
een systemische blik zie je dat elk van de factoren die invloed hebben 
op de grondpatronen of door de grondpatronen worden beïnvloed, op 

-  -75 Versie 16.5



zich ook een systeem vormen. Het gaat dus niet om eenvoudige 
elementen maar om een systemisch samengaan van processen, 
systemen en patronen. Je zou je het geheel kunnen voorstellen als een 
geweldig groot spinnenweb opgebouwd uit verschillende spinnen-
webben die in alle richtingen gaan.


 
Een grondpatroon staat los van de inhoud


Een grondpatroon staat los van de concrete inhoud van gedachten, 
gevoelens, beelden of handelingen. Het gaat hier niet om de inhoud 
van de woorden en beelden die je netjes achter elkaar zet maar om de 
manier waarop je met de woorden, de beelden of de ervaringen om-
gaat en ze uitdrukt. Je zet je woorden en beelden netjes achter elkaar, 
in een voor de gesprekspartner, toehoorder, lezer of kijker 'logische' 

-  -76 Versie 16.5

De dynamiek van  
de drie grondpatronen 

Lijnig 
Systemisch 

Lemniscatisch 
Welke factoren ze 

beïnvloeden en er door 
zichtbaar worden

Emotionele patronen
Zelfbeeld

Zin- en betekenisgeving

Verklaringspatronen
Theorieën en modellen

Paradigma’s
Overtuigingen

Geloof

Waardepatronen

Levenspatronen

Toekomstperspectieven

Keuzepatronen
Beslissingspatronen

Talen en taalgebruik

Wu-weiRelatiepatronen

Communicatiepatronen
Verbindingen

Genetische gegevens

Denkpatronen

CONTEXT 
Al deze factoren 
zijn contextueel

Versie 11.1 
© Francis Gastmans

Handelingspatronen

Opvoeding en socialisatie

Spiritualiteit

Relatie met de natuur

Streven

Intenties
Idealen

Mogelijkheden en begrenzingen

Bewustzijnsniveaus

Doelstellingen

Meta-niveaus

Levenshouding

 Uiten via kunst

Waarnemingspatronen

Levensvisie

Ontwikkelingspatronen

Gedragspatronen

Actiemiddelen
Technologie

Principes

Mentale patronen



volgorde zodat die jouw gedachtegang of je verhaal vlot kan volgen. 
Dat dit steeds de beste manier is om gedachten te formuleren en 
gevoelens uit te drukken is een afspraak, een conventie; het is een 
overtuiging, in feite is het een voor-onderstelling (letterlijk), niet een 
of ander 'natuurlijk gegeven’. Iedere 'logica' en iedere voorstelling is 
een menselijke constructie, een constructie die het voordeel biedt dat 
jullie elkaar snel en vlot kunnen verstaan (of althans die illusie 
hebben). Iedere constructie volgt een grondpatroon.


Een zeer eenvoudig voorbeeld: bekijk het boodschappenlijstje van alle 
mensen die in een grootwarenhuis rondlopen. Ze zullen inhoudelijk 
erg verschillend zijn. Iedereen doet immers andere boodschappen. 
Ieder gebruikt daarbij zijn eigen moedertaal. De wijze waarop de 
lijstjes werden opgesteld is echter meer dan waarschijnlijk dezelfde: 
alle woorden staan onder elkaar, alle woorden zijn in dezelfde taal 
geschreven, alles werd met één pen geschreven, er werd met één kleur 
geschreven en alle woorden staan in dezelfde leesrichting. Je kunt 
deze vaststelling doen bij jou in de stad, in Brussel, Parijs, London, 
New York, Beijing, New Delhi, ... om het even waar in de wereld.  
Alle boodschappenlijstjes zijn opgebouwd volgens hetzelfde patroon. 
In dit geval het lijnig grondpatroon, alles netjes onder elkaar.  
Kan het anders? Ik maak mijn to-do-lijstjes en boodschappenlijstjes 
vaak in de vorm van een mindmap en ik gebruik symbolen en icoontjes 
naast woorden. Ook dat is een patroon. Het is een structuur 
geïnspireerd door het systemisch grondpatroon.


Zo gaat het ook bij de constructie van je waarnemingen, je gevoelens, 
je intenties en je acties. Om het even wat de inhoud ervan is, om het 
even in welke cultuur jij leeft, om het even vanuit welke overtuiging 
je vertrekt, om het even vanuit welke filosofie of religie jij redeneert, 
om het even welke ‘feiten’ voor jou belangrijk zijn ... het bij elkaar 
zetten van begrippen, woorden, beelden, tekens, handelingen, enz. 
volgt een bepaald grondpatroon. De zogezegde 'onlogica' van de ander 
volgt eenzelfde grondpatroon als jouw 'logica'. Alleen, jij zal het niet 

-  -77 Versie 16.5



eens zijn met de inhoud, met de uitgangspunten, de keuze van de 
‘feiten’ , de begrippen en de woorden die de ander bij elkaar zet.  28

In sommige gevallen verschil je inhoudelijk zeer sterk van mening 
met een ander. Bij nauwkeurig onderzoek blijkt dat het patroon van 
jullie gedachtegang toch gelijk is. Na gedachte A volgt gedachte B, 
dan gedachte C, enz. en uiteindelijk de conclusie. Ieder formuleert een 
mening die - naar het eigen inzicht - op zich logisch in elkaar steekt; 
volgens de gebruikelijke logica. Ieder biedt ‘feiten’ en argumenten aan 
die de verschillende punten van de redenering ondersteunen. 
Inhoudelijk verschillen jullie, echter niet wat de constructiewijze van 
de gedachtegang betreft. Daar volg je een van de drie grondpatronen. 
In de meeste gevallen is dat het lijnige grondpatroon omdat dit het 
oudste en meest gebruikte patroon is. 
Een voorbeeld. De activiteit aangeduid met het werkwoord 'geloven' 
volgt hetzelfde strakke lijnig grondpatroon als de activiteit waar 
bepaalde sprekers naar verwijzen met het woord 'wetenschappelijk 
denken'.  Mensen die atheïstisch of materialistisch denken hanteren 29

hetzelfde grondpatroon als mensen die theïstisch denken (in een God 
of goden geloven). Het verschil zit in: wat als ‘feiten’ wordt 
ingebracht, de uitgangspunten, de inhoud die aan de woorden wordt 
gegeven en de aard van de begrippen, de woorden of de gebaren die 
bij elkaar worden gezet. De wijze waarop alle begrippen mooi achter 
elkaar worden gezet, dát volgt echter hetzelfde lijnig grondpatroon! 


 Over de vier soorten feiten lees je in het boek De Blauwe Rivier oversteken - Van een 28

probleem naar een duurzame oplossing
 Weten-schap gaat over ‘weten’. Er is echter een subtiel doch wezenlijk onderscheid 29

te maken tussen ‘weten’, ‘kennis’, ‘inzicht’ en ‘wijsheid’.

-  -78 Versie 16.5



In vele debatten trachtte Richard Dawkins  mensen die een religie 30

aanhangen te overtuigen van (zijn) de wetenschappelijke visie en dat 
zij er absurde ideeën op na houden. Dawkins zag de anderen als 
‘tegenstrevers’ met wie hij een ‘heilige oorlog’ had uit te vechten. 
Wanneer je niet luistert naar de invulling van de woorden maar naar 
de wijze waarop elk van de discussiepartners hun gedachtegang 
opbouwt, herken je al vrij snel een zelfde patroon in hun gedachte-
gang: het lijnig patroon. Je hebt hier te doen met iemand die sterk 
lijnig-wetenschappelijk denkt en die wars is van sacraal denken en in 
conflict leeft met mensen voor wie lijnig-sacraal denken ‘logisch’ is. 
Je vindt op YouTube verschillende filmpjes van zulke ontmoetingen. 
31

Walvisjagers en Greenpeace houden er een tegengestelde visie op na 
en hun betoog heeft duidelijk een verschillende inhoud en leidt tot 
totaal tegengestelde acties. Toch hanteren ze eenzelfde patroon voor 
hun redenering. Beiden hebben het over 'feiten', over 'oorzaken en 
gevolgen', over 'belangrijke verbanden' en over 'een situatie die wel of 
niet omkeerbaar is'. Beiden hanteren een gedachtegang die ze zelf als 
vanzelfsprekend beschouwen en die eenvoudig en rechtlijnig verloopt 
(slechts af en toe wat systemisch). Beiden vinden dat ze gelijk hebben 
en dat de ander een extreme positie inneemt en geen rekening houdt 
met belangrijke 'feiten'. Beiden tonen in hun gedrag (emotioneel, 
verbaal en handelend) dat ze de relatie zien als een strijd. Beiden 
willen ze de ander overtuigen, desnoods met geweld. Ze zien elkaar 
als tegenstrevers, niet als gelijke betrokkenen met een verschillend 
belang. Ze kunnen het gemeenschappelijk belang niet zien. Ze 
hanteren wel hetzelfde grondpatroon, lijnig.


 Richard Dawkins is een Brits etholoog, evolutiebioloog en populair-wetenschappelijk 30

schrijver. Dawkins was van 1995 tot 2008 hoogleraar wetenschapscommunicatie aan 
de Universiteit van Oxford. Hij is een militant atheïst.

 https://www.youtube.com/results?search_query=richard+dawkins+debate31

-  -79 Versie 16.5

https://nl.wikipedia.org/wiki/Richard_Dawkins
https://www.youtube.com/results?search_query=richard+dawkins+debate


Grondpatronen herkennen


1. Wil je een grondpatroon kunnen herkennen dan dien je afstand te 
nemen. Je kunt niet een grondpatroon ontwaren wanneer je er 
middenin staat. Een vis kan niet ‘water’ ontdekken tenzij hij even 
uit het water komt. Je zult dus even in de richting van het 
systemisch grondpatroon moeten bewegen om te ontdekken hoe je 
‘zwemt’ in het lijnig grondpatroon. Een beetje zoals je ontdekt hoe 
vuil de lucht is in jouw woonplaats wanneer je in de bergen 
zuivere lucht kunt inademen. Dan kan het besef groeien dat de 
lucht (die je niet ziet) die in je lichaam circuleert en je leven geeft, 
dat je die deelt met alle planten, dieren en medemensen in je 
onmiddellijke en wijde omgeving. De lucht in jouw longen is 
dezelfde lucht als die in de straten en de lucht die de mensen daar 
in- en uitademen.  
Een grondpatroon is een beetje gelijkaardig, je ademt het in en uit 
en het is overal rondom jou en in jou. 


2. Naast de nodige afstand heb je tevens een andere benaderings-
wijze nodig om de grondpatronen te kunnen herkennen. Op het 
droge kan een vis niet zwemmen. Hij zal iets anders moeten doen 
om terug in het water te geraken. Met de ‘dagelijkse logica’ kom 
je een heel eind maar niet ver genoeg om het systemisch patroon 
te verkennen. Dan zal je naast het ‘praktisch denken’ ook je 
voorstellingsvermogen moeten aanspreken en scholen. Je zult een 
andere taal dienen te hanteren naast je woordentaal. Je leert dan 
anders kijken naar waar je op elk moment staat of loopt. Alles om 
je heen waar je op dit ogenblik aanwezig bent, is een systeem en 
jij bent daar deel van. Dat zie je niet onmiddellijk omdat je niet 
hebt geleerd zo te kijken. Het is romantisch om een bos te zien als 
een ecosysteem. Het is een stap verder om te zien dat jij mee het 

-  -80 Versie 16.5



ecosysteem bént wanneer je daar wandelt. Er is niet ‘ik hier’ en 
‘daar het eco-systeem bos’. Het is veel moeilijker om de plek 
waar je nu bent, nu je deze tekst leest (kijk eens om je heen), te 
zien als een dynamisch systeem waar jij deel van bent, en dat het 
een systeem van verbindingen is dat jij actief mee vorm geeft en in 
stand houdt én dat het systeem ook jou vormt: de kleren die je 
draagt, de handelingen die je uitvoert, alle voorwerpen die je 
gebruikt, de structuur van de ruimte, de meubels in je omgeving, 
de mensen die er zijn of die passeren, de geluiden, … alles wat je 
kan waarnemen in de context waar je nu bent, is deel van jouw 
systeem. Jouw persoonlijk systeem past binnen een ruimer 
sociaal, economisch en maatschappelijk systeem dat op zijn beurt 
weer deel is van een groter cultureel systeem, dat deel is van het 
systeem dat met de term ‘westers’ kan worden aangeduid.  
Het vraagt om nog een andere benaderingswijze indien je het 
lemniscatisch grondpatroon wilt zien en herkennen. Dan dien je 
nog meer afstand te nemen en te vertragen. Dan dien je vaker en 
nauwkeuriger waar te nemen en minder met sprongen. Je zal vlot 
dienen te bewegen tussen inzoomen en uitzoomen. 
Het lemniscatisch grondpatroon kan je niet herkennen door het 
enkel te denken, teksten te lezen en er op te reflecteren. Je dient 
het te beleven, te experimenteren en filosofisch-meditatief te 
benaderen. Via ‘meditatief waarnemen’ oefen je je ‘lemniscatische 
spieren’. 


3. Om patronen te herkennen dien je tevens de juiste vragen te 
stellen zodat je een andere gedachtegang kunt opbouwen.  
Bij het lijnig patroon stel je vragen naar de ‘oorzaak’ of de 
‘veroorzaker’ (die je vaak ‘schuldige’ noemt). De antwoorden 
gebruik je om een mening te vormen en een conclusie of een 

-  -81 Versie 16.5



oordeel uit te spreken. Vaak houdt het daar bij op. Je stelt niet de 
vraag naar de veroorzaker van de veroorzaker of naar de 
veroorzakende conditie van de oorzaak of de veroorzaker. Heb je 
een griep dan werd die veroorzaakt door een virus en virussen zijn 
slecht, punt. ‘Het leven’ (en de zin er van) heeft een ‘veroorzaker’ 
of een ‘oorzaak’ of een ‘opdracht’ of is een gegeven ergens 
‘vastgelegd’. 
Bij het systemisch patroon stel je vragen naar alle relevante 
elementen bij een situatie, een probleem of een toestand. Je stelt 
vragen naar de verbindingen tussen die elementen en hoe die een 
systeem of een overkoepelend patroon vormen. Je stelt vragen 
welk element je kunt wijzigen om het ganse systeem te doen 
bewegen in een betere of gewenste richting. ‘Leven’ bestaat uit 
een netwerk van elementen met zinvolle verbindingen.  
Bij het lemniscatisch patroon stel je vragen over jezelf (over je 
‘zelf’), over je relatie met alle elementen en over je communicatie 
en je talen. Vragen bij jouw keuze om net die elementen uit te 
kiezen uit het geheel. Je stelt vragen bij hoe je de dingen benoemt 
en wat je voelt net door het die naam te geven (fenomenen een 
naam geven beïnvloedt jouw waarneming van die fenomenen!). Je 
stelt vragen bij hoe je ziet wat je ziet, voelt wat je voelt, denkt wat 
je denkt. Je stelt vragen bij datgene wat je op de ‘voorgrond’ en 
wat je op de ‘achtergrond’ plaatst en hoe jij beslist wat ‘voor-
grond’ is en wat ‘achtergrond’. Je stelt vragen op welke manier jij 
mee al datgene creëert en in stand houdt wat je nu waarneemt. 
‘Leven’ is een voortdurende dynamische stroom van verander-
ingen. ‘Jouw leven’ is een verhaal dat je vertelt en waarbinnen jij 
kiest wie de spelers zijn en wat het begin, het verloop en het einde 
vormt van jouw verhaal. Is er een einde? 

-  -82 Versie 16.5



Alle patronen zijn gelijkwaardig 


Er is geen rangorde, niet een bepaalde volgorde waarin je de drie 
grondpatronen best zou gebruiken. Elk van de drie patronen levert op 
een bepaald moment een gewenst resultaat op voor jou en voor de 
betrokkenen om de zaken nu aan te pakken. Begrippen als ‘beter’ of 
‘slechter’ horen enkel thuis in het lijnig grondpatroon. Bij het lijnig 
grondpatroon denk je in tegenstellingen: “Er kan slechts één waarheid 
echt Waarheid zijn!”. “Voor ieder probleem is er één echt goede 
oplossing.” (alsof de wereld alleen maar bestaat uit technische 
problemen). Wanneer je de onderliggende grondpatronen leert kennen 
en her-kennen, kan je bewust kiezen welk patroon je in welke situatie 
hanteert. Er kan niet één perspectief worden vooropgezet als hét beste 
in alle situaties en zeker niet als hét enig ware op ieder moment, bij 
iedere interactie, in iedere situatie.  32

Wat voor jou een ‘constructieve levenshouding’ is, bepaal jij voor 
jezelf; wat dat voor een ander betekent, bepaalt die persoon vanuit 
haar perspectief, binnen het kader van haar denken en handelen. Je 
kunt wél elke gedachtegang op een respectvolle manier en met de 
‘juiste’ vragen stevig in vraag stellen. 
Het lijnig grondpatroon biedt de grootste weerstand tegen de gedachte 
dat je vrij kunt overschakelen op een ander grondpatroon. “Je kunt 
geen twee verschillende visies aanhangen, zeker niet wanneer die 
tegenstrijdig klinken.” Het is immers eigen aan het lijnig grond-
patroon om te stellen dat er slechts één juiste logica en één juiste 
waarheid bestaat, meer nog, er bestaat slechts één Waarheid (uiteraard 
die van de persoon die dit vooropstelt). Vanuit een lijnig-technisch 

 Lees meer in het hoofdstuk 5. Flexibel leven32

-  -83 Versie 16.5



denken wordt meestal gesteld dat er slechts één juiste oplossing kan 
zijn voor een probleem.


Één grondpatroon op zich geeft geen volledig beeld


Je kunt geen volledig beeld hebben van een ervaring, een event, een 
fenomeen, de mens en zijn bewustzijn, enz. wanneer je de zaak 
bekijkt enkel vanuit één grondpatroon, om het even welk grond-
patroon. Wel stellen de hevigste voorstanders van het lijnig of het 
systemisch of het lemniscatisch grondpatroon zich anders op. Zij 
menen dat hun visie de ‘juiste’ kijk is op alle levende en niet-levende 
fenomenen, inclusief de mens, ‘leven’ en ‘bewustzijn’. Het begin 
reeds bij de taal, bij het invullen van de begrippen, zoals bv. ‘levend’ 
of ‘evolutie’ of ‘waarheid’. Elk grondpatroon vult deze begrippen 
anders in. Wat ontstaat wanneer je alles wilt terugbrengen tot één 
overkoepelende visie is … een wereld van misverstanden. 
De enig zinvolle weg is die van de dialoog zonder alles te relativeren 
en verschillen weg te wuiven. De verschillen tussen de drie 
grondpatronen zijn fundamenteel en dienen te worden gerespecteerd. 
Vanuit een dialogische houding zijn ze zelfs nuttig, net omdat ze zo 
verschillend zijn. De moeilijkheid ligt in het voeren van een echte 
dialoog en toch overtuigd te zijn van het grote belang van je eigen 
invalshoek. Wat helpt is het leren onderscheiden van enerzijds je visie, 
je invalshoek, de grond van je overtuigingen, je waarden, en ander-
zijds je actuele mening over een bepaalde vraag. Het is steeds 
mogelijk je mening te herzien zelfs vanuit hetzelfde standpunt. Een 
mening is immers tijdelijk en contextueel bepaald. Gans je leven 
vasthouden aan één mening getuigt van een erg rigide, leerarme 
levenshouding en staat een dialoog in de weg. Het slagen van een 
dialoog hangt voor een groot deel af van de formulering van de vraag 

-  -84 Versie 16.5



die in het midden wordt gelegd. Een ‘juiste’ gemeenschappelijke vraag 
formuleren vraagt reeds ernstig dialogisch voorbereidend werk. 
Daarbij is taalgebruik erg belangrijk, tracht zo nauwkeurig en 
verbindend mogelijk te luisteren en te spreken.


Geen tegenstelling Oost - West


Onze menselijke behoefte om de zaken op een eenvoudige manier 
voor te stellen en fenomenen en kennis in vakjes te stoppen, doet ons 
de zaken snel veralgemenen. Menen dat mensen in het Oosten anders 
denken dan in het Westen is niet alleen een grove veralgemening en 
vereenvoudiging, het is tevens een oriëntalistische manier  om de 33

zaken voor te stellen. Het getuigt van de oude koloniale reflex (die 
nog steeds levendig woekert in het Westen). 
Alle mensen waar ook ter wereld hanteren het lijnig grondpatroon als 
hun basisperspectief. Het lijnig grondpatroon is tienduizenden jaren 
geleden overal ter wereld ontstaan. Oorzaak-gevolg denken zorgde 
voor het overleven en is zo ‘eenvoudig logisch’. Het is het 
overlevingspatroon bij uitstek! We vertonen allemaal nog iedere dag 
overlevingsgedrag! Allemaal denken we vlot op een lijnige manier. 
Wel zijn er verschillen in context en cultuur die maken dat mensen in 
het Oosten, het Westen en het Zuiden met diverse cultureel gekleurde 
levenshoudingen waarnemen, beoordelen en zich uitdrukken. Zowel 
in het Oosten, in het Westen, in de Arabische wereld, in Zuid-
Amerika, in Afrika als in Australië en Nieuw-Zeeland wordt lijnig 
gedacht (rechtlijnig, circulair, dialectisch, …). De wereld van het 
denken en van de grondpatronen beschouwen als verdeeld in 

 Oriëntalisme is de term die wordt gebruikt ter aanduiding van de dominante westerse 33

opvatting van de Oriënt, het Oosten in culturele zin. Die opvattingen worden vaak 
ondersteund met exotische beelden.

-  -85 Versie 16.5



geografische gebieden raakt kant noch wal. Het is zeer onnauwkeurig, 
exotisch, oriëntalistisch, kolonialistisch en vooral erg simplistisch.


De boeddhistische filosoof Nāgārjuna (De Weg van het Midden) dacht 
lemniscatisch. Dat is de reden waardoor de meeste westers opgeleide 
filosofen zijn boodschap niet hebben begrepen! Echter, de meeste 
boeddhisten zowel in het Oosten als in het Westen denken even lijnig 
als westers gevormde materialisten. Overal in hun denken zit het 
lijnige oorzaak-en-gevolg denken. De discussies binnen de 
verschillende boeddhistische sekten rond bv. de betekenis van het 
begrip ‘karma’ en de gevolgen van onze daden, zijn hier een 
voorbeeld van. Vele boeddhisten denken erg lijnig-sacraal wanneer ze 
goden en geesten een beïnvloedende rol laten spelen.


Wel waren er (en zijn er) overal in de wereld steeds een (beperkte) 
groep leiders, filosofen en wetenschappers, die systemisch dachten (en 
denken). Ze hadden weliswaar verschillende cultureel gekleurde visies 
en drukten zich uit in een andere taal (woordentaal of tekentaal of 
beeldende taal), maar ze dachten op dat moment niet lijnig. 
In alle culturen en in alle tijden tref je een aantal ‘rebelse’ denkers aan 
die vrij kunnen overschakelen op het lemniscatisch patroon. In 
Griekenland, China en India leefden individuen die zo dachten (bv. 
Heraclitus, Griekenland 6e eeuw BCE, Zhuang Zi, China 4e eeuw 
BCE, Nāgārjuna, India 2e eeuw CE). Zij bekeken de wereld erg 
nuchter, nauwkeurig, scherp, idealistisch misschien maar niet 
metafysisch.  
Vandaag zijn de Chileense bioloog en filosoof Francesco Varela 
(1946-2001) en zijn collega’s een voorbeeld . 34

 Humberto Maturana en Francesco Varela, De boom der kennis - Hoe wij de wereld 34

door onze eigen waarneming creëren, Uitg.Contact 1989 A’dam  
Francesco Varela, Evan Thompson en Eleanor Rosch, The Embodied Mind, MIT 
Press, Massachusetts 1993 

-  -86 Versie 16.5

https://nl.wikipedia.org/wiki/Heraclitus
https://nl.wikipedia.org/wiki/Zhuang_Zi
https://plato.stanford.edu/entries/nagarjuna/
https://en.wikipedia.org/wiki/Francisco_Varela


5.  Flexibel leven


De weldaad van grondpatronen


Een kritische houding tegenover het uitsluitend en eenzijdig hanteren 
van het lijnig denken betekent niet dat het lijnig perspectief niet erg 
nuttig zou zijn. Het lijnig grondpatroon is de oudste en meest 
‘gegronde’ levenshouding die we hebben. Het heeft gedurende de 
tienduizenden jaren zijn degelijkheid bewezen, ‘evidence based’. 
Dankzij dit perspectief werden alle technologieën ontwikkeld, van een 
eenvoudig mes dat de eerste mensen hanteerden tot de satellieten die 
zorgen voor digitale verbindingen en de ruimtetelescopen die ons een 
beeld geven van de ruimte, van de planeten dichtbij, de sterren van 
ons melkwegstelsel tot de vele systemen miljarden lichtjaren van ons 
verwijderd. Het lijnig denken heeft gezorgd voor ons actueel materieel 
welzijn. Dankzij het opdelen van de fenomenen in kleine deeltjes zijn 
we tot inzichten gekomen op medisch vlak en hebben we levens-
reddende geneesmiddelen samengesteld. Wanneer je een taak perfect 
wilt laten uitvoeren zijn heldere, eenvoudige stappenplannen een 
must. Werkende instructies worden best kort, bondig en lijnig gegeven 
(rechtlijnig of circulair). 
Het getuigt echter van een extreem standpunt om het lijnig 
grondpatroon, omwille van al die toffe verwezenlijkingen, als de enig 
juiste manier van kijken en denken te beschouwen, als de enig geldige 
formele logica en als de enig efficiënte weg naar duurzame 
oplossingen. Het is een illusie dat je met het lijnig perspectief een diep 
inzicht verwerft in de fenomenen. De wetenschappen hebben bewezen 
dat deze manier van kijken en denken wérkt en dat is voldoende, toch?


-  -87 Versie 16.5



Wat maakt het voor ons zo moeilijk om naast het lijnig perspectief de 
wereld op een systemische wijze te beleven en te benaderen?  
Ons lijnig grondpatroon heeft al tienduizenden jaren zijn waarde 
bewezen: het is erg praktisch en functioneel en het wérkt, we kunnen 
daardoor de fenomenen controleren en manipuleren. We hebben er 
alle technieken kunnen door ontwikkelen vanaf de handbeitel tot de 
satellieten, vanaf de eerste geluiden om te communiceren tot de 
digitale wereld. Ook op het sacrale terrein hanteren we het lijnig 
grondpatroon: we zoeken middelen om met de ‘geestelijke wereld’ te 
onderhandelen. Dankzij het lijnig grondpatroon hebben we het gevoel 
dat we de fenomenen kunnen controleren en beheersen. Op deze 
manier gaan we aan de slag bv. ook bij de opwarming van de aarde: 
Hoe kunnen we de CO2 verminderen? Wat stoot het meeste CO2 uit? 
Terwijl andere vragen dringender zijn: Hoe dienen we onze volledige 
levenswijze te veranderen? (= hoe we omgaan met arbeid, financiële 
middelen, armoede, mobiliteit, solidariteit, technische middelen, AI, 
onderwijs, … enz.) 
Het is geen kwestie van de zaken óf lijnig óf systemisch te benaderen 
maar van beide samen te gebruiken, naast elkaar, niet tegen elkaar. 
Onze grote moeilijkheid is dat het lijnig grondpatroon zich heeft 
geïnstalleerd op de troon van ‘ik ben alleenheerser’, ‘mijn waarheid is 
de enige waarheid’, ‘mijn logica is de enige logische logica’.  
Systemisch benaderen moet je leren, je bent er niet mee opgegroeid. 
Systemisch leren kijken heeft inzicht nodig én een andere manier van 
waarnemen én een andere wijze van besluiten en beslissen. Om te 
leren ‘leven’ systemisch te benaderen hebben we elkaar nodig. We 
dienen van elkaar te leren want niemand weet alles of heeft een 
allesoverheersend inzicht. Het heeft weinig zin dat één ‘verlichte 
geest’ het op haar eentje waarmaakt en we haar zouden volgen. Dat is 

-  -88 Versie 16.5



het gedragspatroon dat we volgen bij het lijnig grondpatroon: we apen 
na, we volgen (bijna) blindelings experten, geleerde mensen of grote 
filosofische geesten. 


Flexibel met een vaste overtuiging


Flexibel leven betekent niet dat je alles zomaar relativeert. Dan zou je 
tekort doen aan je eigen overtuigingen, je eigen geloof en je eigen 
belangen. Het midden is geen grijze zone waar compromissen worden 
gesloten. Het is een ‘open ruimte’ waarin alles vrij wordt aangeboden 
en vrij wordt ontvangen; open zowel voor eerlijke waardering als voor 
respectvolle doch hard kritische en confronterende vragen.  
Flexibel denken is een denken dat toelaat dat je nu eens de zaken 
lijnig bekijkt, dan weer systemisch en een ander moment lemnis-
catisch. Je kán en je mág ruilen van grondpatroon wanneer je dat wilt. 
Je bent niet dwingend gebonden aan een grondpatroon, je verbindt je 
met een grondpatroon. Wanneer je stevig vasthoudt aan een 
grondpatroon is dat het gevolg van je opvoeding en je leerweg. 
Flexibel omspringen met patronen doe je bv. bij het inzoomen op 
details of het uitzoomen naar systeem-niveau of nog ruimer. Je kunt 
binnen het bestek van één gesprek vlot meerdere malen van 
grondpatroon veranderen als je dat wilt. Het is dan wél zaak om helder 
te zijn in je communicatie vanuit welk perspectief je nu spreekt en 
minstens zorgvuldig taalgebruik te hanteren. 
De gewone, dagelijkse dingen in het leven worden best op een lijnige 
manier aangepakt omdat dit wérkt, eenvoudig en snel. In het dagelijks 
leven maak je voortdurend een mix van een lijnig-sacrale en een 
lijnig-materialistische benadering. Wanneer je vaak systemisch kijkt 
bestaat jouw mix uit een lijnig en een systemische benadering. Er zijn 
mensen die trachten de kenmerken van het lemniscatisch patroon in 

-  -89 Versie 16.5



hun verhaal in te bouwen en wil het lukken dat doen ze dat in een mix 
met lijnige en systemische momenten. 
Wanneer je de grondpatronen strikt wil afbakenen en erg gescheiden 
gebruiken ben je in feite erg lijnig bezig. Het lijnig grondpatroon wil 
zo graag definities, alles in duidelijke compartimenten verdelen, een 
scherpe scheiding aanbrengen tussen ‘dit’ en ‘dat’. Je bent al een 
stapje op een andere weg indien je daar mee ophoudt, indien je het 
belang van woordenwolken herkent en toepast en indien je beeldende 
talen mee inzet. Gedachten zijn als wolken, ze vervormen voortdurend 
zonder dat je merkt op welke plaats dat gebeurt en hoe ze komen en 
gaan.


Problemen vanuit drie perspectieven bekijken 


Problemen worden efficiënter en effectiever aangepakt door ze vanuit 
meerdere invalshoeken te bekijken. Betrek er alle stakeholders en 
betrokkenen bij, zeker iedereen die door de effecten van het probleem 
worden geraakt. Zo kan je vele invalshoeken verkennen. Opgepast, 
participatief werken betekent niet sowieso dat je systemisch werkt. Je 
kan dit steeds doen vanuit het lijnig grondpatroon. Je zet echter een 
stap verder en dieper wanneer je tijdens de dialoog met alle 
betrokkenen uitdrukkelijk overstapt op systemisch werken. Dan 
ontdek je samen het netwerk aan verbanden en hoe ieder element de 
andere elementen beïnvloedt. Stel de vraag: “Wat is de bijdrage van 
iedere deelnemer aan de oplossing?”. 
Deze houding wérkt zowel voor kleine, alledaagse problemen (bv. wie 
neemt de verantwoordelijkheid op voor déze taak en stelt zich 
aanspreekbaar?) als voor problemen op het niveau van het bedrijf of 
de organisatie of de maatschappij (bv. Hoe lossen we het fileprobleem 

-  -90 Versie 16.5



op? ), als op het niveau van de wereldpolitiek (bv. Hoe antwoorden 35

we op de enorme verstoringen van het klimaat? Hoe voorkomen we 
dat regionale oorlogen breder worden? Hoe stoppen we regionale 
oorlogen?). 
Net door de lijnige kijk op de zaken aan te vullen met een systemische 
invalshoek wordt het perspectief op de mensen-werkelijkheid ruimer 
en worden betere oplossingen gevonden voor de humanitaire en 
ecologische problemen die de mens door een té doorgedreven 
technische kijk op de wereld heeft veroorzaakt (= de gevolgen van de 
keuzes van de mens de laatste tienduizend jaar). Een lemniscatische 
blik levert zicht op de processen en brengt het thema ‘verantwoor-
delijkheid’ sterk onder de aandacht.

 Dit voorbeeld staat op het einde van het gratis boek De Blauwe Rivier oversteken - 35

Hoe ontwikkel ik een ‘probleem’ tot een duurzame ‘oplossing’?

-  -91 Versie 16.5


	Welkom
	Inhoud
	1.   Je leeft in verhalen
	Een alledaags verhaal
	Je ademt verhalen in en uit
	Verhalen, allemaal verhalen
	Verhalen voldoen aan menselijke behoeften
	Niet één verhaal vertelt alles over alles
	‘Geneste’ verhalen, verhalen die in elkaar grijpen

	Het verhaal van de drie grondpatronen
	Een verhaal dat een groot verschil maakt
	Waar maakt dit verhaal concreet verschil?

	Van wie zijn de ideeën in deze tekst?

	2.  Waar gaat het verhaal van de grondpatronen over?
	Je leven bekijken vanop een afstand
	Een alledaags voorbeeld van de grondpatronen
	Een eerste schets van de drie grondpatronen
	Drie grondpatronen en het dagelijks leven
	Je levenshouding
	Je taalgebruik toont het grondpatroon dat je hanteert
	De kwaliteit van je taalgebruik
	Begrip, definitie en betekenis
	Semantisch netwerken en de grondpatronen
	Betekenis, beleving en beeld
	Enkele concrete voorbeelden


	3.  Drie grondpatronen
	3.1   Het lijnig grondpatroon
	3.1b Het lijnig-sacrale grondpatroon, een variant
	Het lijnig grondpatroon uitbeelden
	Lineair, circulair, spiraalsgewijs, … allemaal lijnig!
	Het begrip ‘tijd’

	3.2.  Het systemisch grondpatroon
	Hoe het systemisch grondpatroon uitbeelden?

	3.3.  Het lemniscatisch grondpatroon
	De naam ‘lemniscatisch’


	4.  De dynamiek van de grondpatronen
	De dynamiek
	Een grondpatroon staat los van de inhoud
	Grondpatronen herkennen
	Alle patronen zijn gelijkwaardig
	Één grondpatroon op zich geeft geen volledig beeld
	Geen tegenstelling Oost - West

	5.  Flexibel leven
	De weldaad van grondpatronen
	Flexibel met een vaste overtuiging
	Problemen vanuit drie perspectieven bekijken


