Drie grondpatronen

om leven te be-leven

Francis Gastmans



’Korte teksten’ zijn inleidingen, stimulerende gedachten, smaakmakers,
ideeén-verspreiders, twijfel-zaaiers. Het zijn geen gedachten met een
definitief eindpunt, geen wetenschappelijk vastgelegde conclusies, geen
academische teksten. Het zijn voorlopige resultaten van mijn persoonlijke
studie, onderzoek en toepassingen. De inzichten, ervaringen en reflecties
hebben voor mij inmiddels een bepaalde ‘stevigheid’. Toch blijven ze een
stap op mijn nooit eindigende zoek- en vindtocht en dus kunnen de gedachten
die hier staan morgen weer worden bijgeschaafd. Na wijziging krijgt een
tekst een nieuw versie-nummer.

Drie grondpatronen om leven te be-leven
Tekst en vormgeving: Francis Gastmans
Versie 16.5 - mei 2025

© Francis Gastmans

https://francisgastmans.com/

franci mans@jicl m

Je mag al de teksten op de website vrij gebruiken. Meer nog, het doel van het delen
van mijn gedachten is dat je ze zou gebruiken om daarmee kritisch-onderzoekend je
inzichten en die van anderen onder de loep te nemen. Gelieve wel respect te hebben
voor het copyright en steeds mij als bron te vermelden wanneer je een stukje kopieert.
Dank je.


https://francisgastmans.com/
mailto:francisgastmans@icloud.com

Welkom

Mijn intentie met deze tekst is jou nieuwsgierig te maken en je het
gevoel te geven dat het nuttig is om jouw leven vanuit meerdere
perspectieven te bekijken, naast elkaar, niet tegen elkaar. Ik wil vragen
in je oproepen en je doen twijfelen, veel meer dan je zekerheid bieden.
Het is dus niet vreemd indien je bij het lezen van deze tekst meer
vragen dan antwoorden hebt. Ik nodig je uit om helderder waar te
nemen en scherper te denken.

Het is een ongewoon verhaal omdat het ingaat tegen wat je via je
opvoeding en je opleiding hebt geleerd. Het verhaal gaat over de
fundamentele patronen van je leven, de grondpatronen, die invloed
hebben op hoe en wat je waarneemt, hoe en wat je denkt en hoe en
wat je onderneemt. Ik vertel je dat de ‘gewone’ kijk op het leven die je
hebt geleerd weliswaar diverse vormen en kleuren kent maar dat die
steeds teruggrijpen op eenzelfde fundamenteel patroon, het lijnig
grondpatroon. Daarnaast zijn er twee andere invalshoeken die een
totaal andere kijk geven op de manier waarop je jouw leven kunt be-
leven, het systemisch en het lemniscatisch grondpatroon.

Is dit een filosofisch verhaal? Ja, enigszins wel omdat het het resultaat
is van reflecties die ik heb gemaakt wanneer ik vanop een grote
afstand de concrete fenomenen, de menselijke handelingen en hun
interacties herhaaldelijk waarnam. Het is echter een praktische tekst
omdat mijn gedachten vertrekken vanuit de dagelijkse realiteit en ik



ze daar naar terugbreng. Ik heb mijn gedachten gevormd vanuit de
praktijk en ben daarbij vertrokken vanuit het uitdrukkelijk niet-weten.!
Ik ben dus niet iemand die hét weet.
Ik denk en schrijf op de praktijk gericht en voel me verbonden met
enkele praktisch denkers in het oude China (Zhuang Zi, taoistisch
denker, 4¢ eeuw BCE) en het oude India (Nagarjuna, boeddhistisch
filosoof, De Weg van het Midden, 2e eecuw CE).
Ik schrijf in gewonemensentaal, vermijd zoveel mogelijk filosofisch
of technisch jargon, en tegelijkertijd let ik er op dat ik erg zorgvuldig
en waar nodig nauwkeurig spreek. Alle begrippen en woorden zijn een
conventie, een afspraak, dus jij en ik kunnen best van mening
verschillen over de invulling en het gebruik ervan. Enerzijds geven we
betekenis aan woorden, niet steeds zoals de definitie in een woorden-
boek aangeeft, tegelijk beleven we woorden op een persoonlijke
manier en roepen woorden bij ieder van ons andere beelden op. Alle
woorden hebben voor jou steeds zowel een betekenis, een beleving als
een beeld. (Hoe gebruik jij bv. het woord ‘loslaten’?)? Waar nodig zal
ik dan ook verduidelijken hoe ik bepaalde begrippen en woorden
gebruik.
Even praktisch: voor de verwijzing naar personen gebruik ik ‘hij /
zijn’ en ‘zij / haar’ willekeurig door elkaar (tenzij het uitdrukkelijk om
een man of een vrouw gaat); de verwijzing kan je gewoon ruilen of
vervangen door bv. ‘hen / hun’.

Veel lees- en leergenot

Francis Gastmans

1 Meer in het hoofdstuk Wu-wei, de kracht van niet-doen in het gratis boek
Pad-vindend leiderschap - Samen de juiste weg vinden

2 Je ontdekt hierover meer in de tekst Wat is een woordenwolk? die je vindt bovenaan
de pagina BEELDENDE TALEN op mijn website.



Inhoud

1. Je leeft in verhalen 1

Een alledaags verhaal
Je ademt verhalen in en uit
Verhalen, allemaal verhalen
Verhalen voldoen aan menselijke behoeften
Niet één verhaal vertelt alles over alles
‘Geneste’ verhalen, verhalen die in elkaar grijpen
Het verhaal van de drie grondpatronen
Een verhaal dat een groot verschil maakt
Waar maakt dit verhaal concreet verschil?
Van wie zijn de ideeén in deze tekst?

2. Waar gaat het verhaal van de grondpatronen over? 21

Je leven bekijken vanop een afstand
Een alledaags voorbeeld van de grondpatronen
Een eerste schets van de drie grondpatronen
Drie grondpatronen en het dagelijks leven
Je levenshouding
Je taalgebruik toont het grondpatroon dat je hanteert
De kwaliteit van je taalgebruik
Begrip, definitie en betekenis
Semantisch netwerken en de grondpatronen
Betekenis, beleving en beeld
Enkele concrete voorbeelden



3. Drie grondpatronen

3.1 Het lijnig grondpatroon

3.1b Het lijnig-sacrale grondpatroon, een variant
Het lijnig grondpatroon uitbeelden
Lineair, circulair, spiraalsgewijs, ... allemaal lijnig!
Het begrip “tijd’

3.2. Het systemisch grondpatroon
Hoe het systemisch grondpatroon uitbeelden?

3.3. Het lemniscatisch grondpatroon

De naam ‘lemniscatisch’

4. De dynamiek van de grondpatronen

De dynamiek

Een grondpatroon staat los van de inhoud
Grondpatronen herkennen

Alle patronen zijn gelijkwaardig

Eén grondpatroon op zich geeft geen volledig beeld
Geen tegenstelling Oost - West

5. Flexibel leven

De weldaad van grondpatronen
Flexibel met een vaste overtuiging
Problemen vanuit drie perspectieven bekijken

47

47
51

61

68

75

87



1. Je leeft in verhalen

Een alledaags verhaal

Ik zit in de wagen en rij op autosnelweg E40. Het is een heerlijk
zonnige dag. Ik ben op weg naar de kust. We zijn met zeer velen
tegelijk op dit moment, op dit deel van déze snelweg. Daardoor
vertraagt het verkeer en komt het tot stilstand. Op de radio hoor ik het
bericht “Op de E40 verliest u op dit ogenblik meer dan een uur.”
Hoezo ‘verliezen’? Vanuit welk perspectief bekeken is zo’n bericht
logisch? Voor wie betekent dit ‘verlies’? Alleszins voor iemand die de
rijtijd in zijn hoofd heeft vastgezet, denk ik. Ik hoef niet lang te
wachten voor een antwoord op mijn vragen want drie auto’s voor mij
is de bestuurder uitgestapt. Hij is zichtbaar kwaad, erg kwaad. Hij
verliest ... alleszins zijn geduld en zijn humeur. Mijn wagen staat op
de rechter rijstrook. lemand achter mij tracht uit de file te komen. Hij
draait de wagen op de pechstrook om zo de afrit te bereiken die niet
7o heel ver meer af ligt. Pech op de pechstrook want binnen de kortste
keren zit ook deze strook vast. Dubbele pech, verderop staat politie
die iedereen die op de pechstrook staat eerst een boete geeft alvorens
hen door te laten. Daar komt een ziekenwagen aan! Ik zie dat op de
linker rijstrook enkele mensen zijn uitgestapt en drank en koekjes met
elkaar delen. Die bekijken de zaak helemaal anders en maken het
gezellig. “Erg vervelend hé.”, zegt een man die naast mijn wagen
komt staan tegen mij, “ledere dag is het hier file. Ik neem het er bij.
Vertragingen horen bij de snelweg maar het blijft vervelend.” Hij heeft
zelf niet door hoe grappig de tegenstelling klinkt. “Dat is een positieve
kijk,” antwoord ik, “Ik sta zelf nooit in de file. Ik zie het zo, mijn
wagen staat stil maar ik niet. Ik zet mezelf niet in de file, dat vind ik

-1- Versie 16.5



een slecht idee.” Ik krijg een verwonderde blik terug en een
handgebaar dat duidelijk aangeeft dat ik gek ben. Na twee uren
wachten, mogen we verder rijden. We rijden voorbij de plek die de
‘oorzaak’ is van de file: in de berm liggen twee zeer zwaar
beschadigde wagens, daarnaast staan een ziekenwagen en een witte
tent met verzorgers die in en uit lopen. ledereen rijdt erg traag langs
de plek. Niet omdat we niet sneller mogen rijden. Aan de andere kant
van de autoweg groeide er inmiddels een kijkfile.

Hoe je de situatie bekijkt en er op reageert, hangt af van het
grondpatroon waarmee je leeft. Ik kom daar in het volgende hoofd-
stuk op terug.

Je ademt verhalen in en uit

Je kent het gezegde “Hij voelt zich als een vis in het water.” Een vis is
steeds omringd met water. Wanneer hij zwemt beweegt het water met
hem mee, hij duwt als het ware het water zachtjes opzij. Het water is
niet alleen rondom hem maar ook in hem, het water gaat door zijn
lichaam. Hij heeft het water nodig want daaruit haalt hij de nodige
zuurstof, Zonder water en zuurstof gaat een vis dood.

Er is het gezegde “Zo vrij als een vogel in de lucht.” Een vogel is
volledig omringd door lucht. Enkel dankzij de lucht kan de vogel
vliegen. Bij het vliegen duwt hij zachtjes de lucht opzij, naar boven of
naar beneden. Die lucht is er niet alleen rondom hem maar ook in
hem, hij haalt er de noodzakelijke zuurstof uit. Zonder lucht valt een
vogel naar beneden en gaat dood.

Zo kan je ook zeggen “Leven als een mens in de atmosfeer.” Een mens
is volledig omringd door de atmosfeer, door lucht om het eenvoudig te
zeggen. Wanneer een mens stapt zet doet hij tegelijk de lucht
bewegen, hij duwt bij het stappen als het ware de lucht opzij (zoals

-2- Versie 16.5



wanneer je in een zwembad of een rivier stapt en daarbij het water
opzij duwt). Tussen de mens en de lucht is er een open grens met zijn
huidcellen en met zijn neus. De lucht is niet enkel rondom hem maar
ook in hem, het gaat door zijn lichaam, tot in al zijn cellen. De mens
heeft de lucht (de atmosfeer) nodig want de druk houdt hem op de
grond (letterlijk) en uit de lucht haalt hij de nodige zuurstof. De lucht
heeft hij ook nodig om te kunnen spreken en te kunnen horen wat de
anderen zeggen of zingen.

Op dezelfde manier als de drie vorige gezegden stel ik “Leven als een
mens in verhalen.” Als mens beweeg jij je in een ‘verhalenveld’ dat
zich niet alleen rondom jou bevindt maar ook in jou. Je ademt
verhalen in en uit bij alles wat je doet, voelt en denkt, bij al je
interacties met andere mensen en met dieren. Je deelt jouw verhalen
met anderen door ze uit te spreken, uit te drukken, te communiceren =
ze ‘uit te ademen’. Je hebt de verhalen nodig die anderen vertellen en
die je op vele manieren kan ontvangen. Je wisselt verhalen uit om te
overleven, om je veilig te voelen, om zekerheid te hebben, om te
weten waar je je bevindt, om verbinding te maken met anderen, om te
leren, om lief te hebben, om alles te kunnen doen wat je doet, vooral
om jezelf te kennen. Je leeft dankzij verhalen. Zonder verhalen gaat
een mens dood, oXk. niet onmiddellijk maar alleszins langzaam,
mentaal, emotioneel, fysiek.

Een metafoor

Een verhaal is als een uitnodiging voor een maaltijd. Wanneer je aan
tafel komt verwacht je niet dat er op je bord een bussel wortelen ligt,
net uit de aarde getrokken met daarbij een kaartje waarop alle
wetenschappelijke gegevens staan van de wortel. Neen! Je verwacht
dat de wortelen heerlijk zijn bereid, dat ze geuren, dat ze beelden
oproepen en dat ze bij de eerste beet jouw smaakpapillen strelen.

Wil je je lichaam kunnen voeden met deze wortelen zal je er goed op
kauwen, je maag zal voor de vertering zorgen en je darmen halen er

-3- Versie 16.5



alle nodige voedingsstoffen uit. Zo gaat het ook met alle ‘informatie’
die mensen met elkaar delen: ze wordt verpakt in verhalen want
anders kan je de ‘informatie’ niet opnemen en verteren en is ze niet
voedzaam. Je kan statistieken, tabellen, graficken, cijfers en
vergelijkingen uitwisselen, maar die hebben enkel betekenis binnen
een verhaal. Professionele musici kunnen een partituur lezen, de
partituur is voor hen een verhaal. Willen ze die ‘informatie * met niet-
musici delen dan is een ander vorm voor het verhaal nodig, een
verklankt verhaal, ze spelen de partituur. Informatie, om het even de
welke, zonder verhaal is niet ‘eetbaar’en ‘verteerbaar’. We delen
verhalen via woorden, klanken, gebaren, tekens, beelden, aanrakingen
... via alle mogelijke talen.

Verhalen, allemaal verhalen

Een mensenleven speelt zich vanaf het eerste moment af in een wereld
van verhalen, je bent omringd met verhalen.
Wat ‘het eerste moment’van een mensenleven betekent, is onderwerp
van diverse sterk uiteenlopende verhalen. Afhankelijk van de
overtuigingen die aan de basis liggen, wordt een ander verhaal
verteld en gaat het om een ander tijdstip. Wanneer begint en eindigt
‘leven’, ‘hét leven’en ‘mijn leven’? Wanneer zegt iemand “Ik heb een
nieuw leven gekregen.”?
Je groeit op en leert alles over ‘leven’ en ‘het leven’ via verhalen: de
dagelijkse kleine verhalen die je verzorgers en opvoeders vertellen, de
verhalen in de dagopvang en op school, de verhalen in de familie, de
verhalen van vriendjes, de verhalen bij je opleidingen, de sociale
verhalen, de culturele verhalen, de grote maatschappelijke en de
politieke verhalen, de verhalen over zingeving, de vele verhalen als
ontspanning of ontsnapping en entertainment (via boeken, films,
video’s, podcasts, theater, muziek, enz.), de verhalen die de officiéle
media verspreiden en de verhalen via sociale media, enz.
Verhalen verzorgen alle communicatie tussen mensen. Elke mening is

-4 - Versie 16.5



een verhaal, elke visie, elke betoging, elke ontmoeting, elk gebaar,
elke streling, elke misdaad is een verhaal, elke discussie en elke strijd
is een verhalenstrijd. Verhalen zorgen voor de verbinding tussen
diverse soorten gegevens en data en maken mogelijke verbanden
helder. Ze zorgen voor het opbouwen en verspreiden van kennis.
Opvoeden, onderwijzen, lesgeven of trainen is het doorgeven van
verhalen. Elke leerinhoud is een verhaal, elke theorie, elke
wetenschappelijke ontdekking, elke filosofie is een verhaal. Elk
product of ding dat je maakt, verkoopt of koopt is een verhaal, elke
technische prestatie, elke technologische uitvinding, elk wapen is een
verhaal.

Alles wat je doet is een verhaal vertellen aan anderen en tegelijk een
verhaal vertellen aan jezelf: wandelen, zorgen voor anderen, werken,
ontspannen, knutselen, liethebben, schrijven, lezen, luisteren, enz. Je
leeft en beweegt voortdurend, overal en in alles wat je doet, in een
wereld van verhalen, je leeft in een ‘verhalenveld’.

Via de duizenden verhalen die je hebt opgenomen en verinnerlijkt, put
je al snel uit een enorme voorraad vertellingen om je eigen verhalen
vorm te geven en te vertellen. Je innerlijke voorraad is noodzakelijk
om jezelf te vertellen wat je waarneemt en ervaart, wie je bent of wie
je wordt, wat je drijft om te doen wat je doet, om jezelf te kunnen
kennen. Je hebt bestaande verhalen nodig om te kunnen waarnemen,
situaties te kunnen inschatten, te kunnen oordelen en besluiten, te
kunnen beslissen en actie te ondernemen. Je vertelt voortdurend jezelf
verhalen over wie jij bent, wie de anderen zijn, wat je overkomt, wat
er gebeurt, wat je voelt en wat je denkt, wat je verwacht (en niet altijd
gebeurt) of wat je vreest (en toch vaak niet gebeurt), wat je wilt en wat
je liever vermijdt. Er heeft voortdurend een innerlijk verhalengesprek
plaats in jou. Je communiceert voortdurend, verbaal én non-verbaal én

-5- Versie 16.5



met beelden, tekens en signalen. Om het even hoe, je vertelt daarbij
een verhaal. Dat zijn uiteraard niet allemaal uitgebreide verhalen.
Wanneer je bv. een aangenaam zonnetje op je lichaam voelt, vertel je
jezelf een kort verhaal over je aangenaam aangeraakt voelen door de
zonnestralen. Zwijgend naast elkaar zitten is communiceren, zelfs al
gaat het om iemand die je niet kent, nog nooit hebt ontmoet en je er
slechts voor enkele seconden bij in de buurt bent. Daarmee leeft er in
jou een kortverhaal over jezelf en die persoon in deze situatie.
Wanneer je iemand op haar eentje ziet zitten vertel je jezelf een
verhaal over een vrouw die daar op haar eentje zit. Het beeld dat je in
een flits opneemt start tegelijk in jou het vertellen. Heel snel sluipen er
in je verhaal allerlei veronderstellingen over deze persoon. Misschien
doet het voorval jou voelen en denken aan iemand die je kent, aan een
situatie die je ooit hebt beleefd, aan een (on)gelukkig voorval, aan een
beeld uit een film? Onder elk eenvoudig en klein gebaar zit een
verhaal, een glimlach is een stukje van een groter verhaal. Ik zit in de
trein en over mij zit een vrouw op wiens gelaat plots een glimlach
verschijnt. Ze heeft oortjes in en luistert naar iemand of naar muziek.
Ik zie niet alleen haar gelaat en wat de glimlach met haar doet, ik zie
ook een verhaal én ik voel in mij een verhaal (over glimlachen, over
iemand die tegenover mij zit en naar iets luistert en nu glimlacht, over
wat haar glimlach met mij doet, enz.) Elk mini-stukje van
communicatie is meer dan louter een signaal, een beeld, een symbool
of een teken. Je begrijpt een voorval, een beeld of een uitdrukking
enkel binnen een verhaal waar het in past. Je hebt een verhaal nodig
om te kunnen begrijpen.

Het leven bestaat uit honderden ‘spelregels’, eenvoudige en
gecompliceerde, vanzelfsprekende en erg ingewikkelde, formele en
vooral informele regels. Allemaal zijn ze verpakt in een verhaal.

-6 - Versie 16.5



Spelregels zijn verhalen, het is dé manier om die vorm te geven en
door te geven. Je hebt verhalen nodig om je veilig te voelen, om zeker
te zijn van jezelf en van anderen, om zo vlot mogelijk samen te leven.
Verhalen vertellen je hoe je het gedrag van andere personen kunt
inschatten en hoe je tot hen te verhouden. Hoe begroet je iemand die
je niet kent en hoe kan je zien of je die persoon kunt vertrouwen of
niet en hoe reageer je dan? Dat vertellen je diverse verhalen. Een
verkeersbord langs de weg verwijst naar spelregels binnen een verhaal
over verkeer. Je dient de spelregels te kennen om correct te kunnen
reageren op het bord. Wanneer je iemand kruist op het voetpad en je
kijkt elkaar aan vertel je jezelf in een flits een verhaal over de ander.
Tegelijk ‘leest’ de ander een verhaal uit jouw gedrag en de manier
waarop je haar (niet) aankijkt. Overal zijn er spelregels en die passen
binnen een verhaal. Je kunt niet binnenkomen in het koninklijk paleis
en de bewoner met een high five willen begroeten. Je vriendin
daarentegen zal verbaasd opkijken wanneer je een diepe buiging
maakt wanneer je thuiskomt in plaats van haar een knuffel te geven. Je
loopt geen supermarkt binnen terwijl je luidop in alle richtingen roept:
“Goeiemorgen allemaal!”. (Wellicht geef je hiermee wel een aantal
mensen een prettig gevoel en help je hen de dag te starten met een
lach en met een nieuw verhaal “Moet je eens weten ...”).

De meeste verhalen vertel je niet met woorden maar via je gedrag. Het
verhaal is de onderstroom, datgene wat je gedrag draagt, datgene wat
jouw gedrag zinvol of ‘logisch’ maakt. Omdat het een onderstroom is,
werkt die onbewust, zonder dat iemand het hoort of ziet of er expliciet
een verklaring voor geeft. Met ieder gebaar, met iedere signaal, met
iedere blik, vertel je zoveel zonder woorden, zonder die expliciet te
maken, zonder uitdrukkelijk aandacht te vragen voor het verhaal.
Indien we geen verhalen zouden delen bevriest de wereld.

-7- Versie 16.5



Het grote belang van het vertellen van je persoonlijk verhaal toont
zich tijdens het proces van rouwen na het verlies van iemand of iets
(een. job, een droom, je fysicke gezondheid, enz.) dat erg belangrijk is
voor jou, iemand of iets waar jij veel emotionele energie aan hebt
gekoppeld. Op dat moment zal je het bestaande verhaal over de
betrokkene of de situatie opnieuw en anders construeren. Tijdens het
rouwen herschrijf je stukje bij beetje het verhaal van de relatie en van
de verbinding die er niet meer is. Je legt andere accenten, brengt
bepaalde gebeurtenissen meer op de voorgrond of zet andere net meer
op de achtergrond. Dit herconstrueren is noodzakelijke en nuttige
arbeid. Met het vernieuwde verhaal groeit voor jou een zinvolle
betekenis van de nieuwe situatie.

Verhalen voldoen aan menselijke behoeften

Je verlangt naar verhalen omdat die tegemoet komen aan essenti€le
menselijke behoeften. Van bij je geboorte wordt je gedreven door
behoeften. Er zijn de basisbehoeften zoals behoefte aan aanraking, aan
voeding, aan kunnen ademen (zuurstof), aan warmte of verkoeling,
aan rust en veiligheid, behoefte aan zekerheid, aan ruimte om te
bewegen. Al snel voel je de sociale behoeften zoals behoefte aan
iemand die voor je zorgt, behoefte om iets uit te drukken en respons te
krijgen, aan iemand om gevoelens en gedachten mee te delen, om iets
te verkennen en te ontdekken, om samen te spelen of te werken.
Sneller dan de volwassenen veronderstellen groeien er in een kind
fundamentele behoeften zoals de behoefte om te weten waardoor iets

-8- Versie 16.5



gebeurt en de behoefte om te weten waarom dit wel en dit niet.3

Bij ieder mens leeft verlangen om de vele en complexe ervaringen een
plaats te kunnen geven, om enerzijds ze te kunnen verklaren en
begrijpen en anderzijds om de zin van wat er gebeurt te kunnen vatten,
om zin te geven aan wat hen overkomt. Verhalen bieden een antwoord
op de vele vragen die worden opgeroepen door de vele behoeften die
we hebben. Dit is vooral voelbaar wanneer niet wordt voldaan aan
onze behoeften. Onze behoeften leiden ons naar verwachtingen en
naar een bepaalde respons. Wat we willen is niet alleen een concreet
antwoord of een reactie maar tevens een verhaal waarin dit ingebed is.
We willen een ‘goed’ verhaal. We willen allemaal een minimum aan
veiligheid en zekerheid. Een goed verhaal biedt ons dat, alleszins het
gevoel dat het zo is. Zelfs mensen in een vluchtelingenkamp vertellen
zichzelf en anderen dat ze hier veilig zijn want in hun tent is geen
oorlog. Het is dan ook een venijnige vorm van oorlog voeren om
bewust burgers op te jagen en een gevoel te geven dat ze nergens meer
veilig zijn, om voortdurend hun verhaal te verstoren, om hun verhaal
van zekerheid te ondergraven en om ‘valse’ verhalen te verspreiden.
We willen begrijpen zelfs al is de situatie onvoorstelbaar en onbegrijp-
baar. We vertrekken van de overtuiging dat begrijpen hoe dan ook
mogelijk is indien we maar voldoende informatie krijgen ingebed een
‘goed’ verhaal. We verlangen naar verhalen die de situatie ‘begrijp-
baar’ maken. We willen eenvoudige verhalen zelfs al vertellen ze over
complexe dingen. We willen dat de zaken eenvoudig worden
voorgesteld, met enkele cijfers liefst, want cijfers geven de illusie dat

3 De vraag ‘Waardoor?’ vraagt om een verklaring en schept kennis, de vraag
‘Waarom?’ vraagt om verantwoording of om zingeving. De vraag is niet “Waarom
komt de zon op?” maar “Waardoor komt de zon op?” Het onderscheid tussen deze
twee type vragen is essentieel, toch wordt ons dat niet aangeleerd.

Je leest er meer over in De Kunst van het vragen stellen

-9- Versie 16.5



we iets kunnen meten en daardoor weten. We willen dat de situaties en
relaties worden gevat in een verhaal met eenvoudige modellen en
schema’s. Liefst hebben we een stappenplan-verhaal met een beperkt
aantal stappen, vier tot acht. Zo’n plan geeft ons een gevoel van
zekerheid, de zekerheid dat we goed bezig zijn, dat we op de goede
weg zijn, dat we een oplossing kunnen bereiken indien we maar deze
weg nauwgezet volgen. We willen dat verhalen een einde kennen,
liefst een happy end maar als dat niet kan dan toch liever een
overlijden of een nederlaag als einde beter dan helemaal geen einde,
want dan is het verhaal nog steeds niet ‘af’. We willen het lichaam van
wie is vermist of verdwenen, want enkel dan kunnen we het verhaal
afronden. We houden er niet van om in onzekerheid te blijven leven.

Niet één verhaal vertelt alles over alles

Het aantal soorten verhalen dat kan worden verteld is zeer groot en
zeer divers. Naast de dagelijkse verhalen die ons leven creéert of
ondersteunt zijn er de grote verhalen van de politieke partijen en de
wetenschappen. Elke tak van de wetenschap heeft een eigen specifiek
groot verhaal. Daarnaast zijn er de verhalen van de diverse kunsten, de
gezongen of gespeelde verhalen en de biografische verhalen, en er zijn
uiteraard de vele godsdiensten en anderen met hun sacrale en
spirituele verhalen, waar een grote aantrekkingskracht van uitgaat net
omdat die pretenderen Hét Groot Verhaal te vertellen.

Al deze grote verhalen vertellen iets over de waargenomen en de
beleefde ‘werkelijkheid’. Sommige verhalen maken de zaken helder
en verklaren, andere bieden zingeving, steun of troost. Je zou wel
willen dat alle verhalen vertrekken vanuit één ‘werkelijkheid’ en dat
ieder verhaal gewoon een onderdeeltje vertelt van één groot
begrijpbaar, samenhangend verhaal. Dat de vele verhalen een geheel,

-10 - Versie 16.5



¢én ‘werkelijkheid’, kunnen of moéten vormen is voor vele mensen
een sterk verlangen. Dat éne verhaal en die éne ‘werkelijkheid’ blijft
echter een wens, een uitgangspunt, een aanname, een overtuiging,
geen ‘feit’. Het is een van de kenmerken van de mens om de vele
korte of lange verhalen over zijn ervaringen, belevingen en gedachten
tot een geheel te vormen, tot één Groot Verhaal. Wanneer je vele
verhalen bijeenlegt kan je die beleven als een geheel. Elk afzonderlijk
verhaal creéert echter bij het vertellen een eigen ‘werkelijkheid’ en de
verschillende verhalen vormen niet zomaar een geheel. Sommige
passen bij meerdere andere verhalen, sommige verhalen passen bij
slechts een beperkt aantal vertellingen of hebben een heel eigen
specifiek verhalengebied.

De meeste mensen willen dat de persoonlijke verhalen, de grote
verhalen van hun gemeenschap, de spirituele verhalen en de verhalen
van de wetenschappen in elkaar passen als matroesjka- of baboesjka-
popjes. De popjes symboliseren de overtuiging dat de micro-kosmos
(het persoonlijke) passen binnen het de macro-kosmos (het heelal), er
zelfs een afspiegeling van zijn.

Voor veel wetenschappers en filosofen is het echter onaanvaardbaar
dat je de diverse soorten verhalen zonder meer aan elkaar koppelt tot
één Groot Verhaal. Zij die een Groot Verhaal vertellen hebben meestal
een synthese gemaakt van een beperkt aantal verhalen en laten bewust
meerdere anders klinkende verhalen links liggen of beweren dat het
‘valse’ verhalen zijn of dat ze ‘onwaarheid’ vertellen. Het is bij een
Groot Verhaal vaak meer knippen dan plakken. Daarnaast beleven
sommigen het als onaanvaardbaar indien iemand twee soorten
verhalen die tegengesteld zijn (of lijken) naast elkaar hanteert zonder
die binnen één geheel te beschouwen en daar dan consequent naar te
behandelen.

-11- Versie 16.5



De Belgische filosoof en ethicus Etienne Vermeersch (1934-2019) op
bezoek in India kon niet begrijpen dat iemand fysica kan studeren aan
een universiteit en tegelijk geloof hechten aan de hindoeistische
spiritualiteit. De oude man zat gevangen in zijn atheistisch-lijnige
paradigma’s. Ook filosofen zijn beperkt in hun denken en vertellen
eenzijdige verhalen.

De Belgische wetenschapper Georges Lemaitre (1894-1966)
hanteerde weél twee soorten verhalen naast elkaar zonder dat die voor
hem elkaar moesten beinvioeden. Hij was natuurkundige, astronoom
en kosmoloog, en leverde erg belangrijk wetenschappelijk werk met
zijn hypothese van het uitdijende heelal (1927) en was de grondlegger
van de oerknal-theorie (1931). Daarnaast was hij ook katholiek
priester. Hij bleef steeds het onderscheid aangeven tussen enerzijds
zijn wetenschappelijk werk en hypotheses en anderzijds zijn geloof-
Hij wilde niet dat zijn wetenschappelijke hypotheses gelieerd werden
met het theologische begrip van de schepping. Afhankelijk van de
situatie en de opdracht wisselde hij in het gesprek viot van paradigma
en van verhaal.

‘Geneste’ verhalen, verhalen die in elkaar grijpen

Wat doe je met de vele diverse, soms erg tegenstrijdige verhalen in de
wereld? Je kunt je eigen verhaal als enig juiste te beschouwen en alle
andere verhalen afwijzen. Je kunt trachten een synthese te maken en
ze terugbrengen tot één Groot Verhaal en alle verhalen die daar niet
binnen passen afwijzen of verzwijgen. Er is een alternatieve manier:
de vele verhalen gewoon naast elkaar leggen. Je bekijk dan wat de
‘zeggingskracht’ is van elk verhaal, zowel inhoudelijk als naar vorm
en structuur. Je kunt gelijkenissen en verschillen noteren en verbanden
leggen. Tenslotte kan je overwegen op welke manier en in welke mate
de verhalen in elkaar kunnen worden geschoven zonder tekort te doen
aan elk van hen.

-12 - Versie 16.5



Een citaat van Brian Greene:*

“We kijken naar de werkelijkheid, we herkennen patronen en die
patronen voegen we samen tot verhalen die kunnen fascineren,
informeren, verbazen, vermaken en opwinden. Hierbij is het meervoud
- verhalen - essentieel. In de bibliotheek van het mensenlijk denken
bestaat niet zoiets als een enkel, verenigd boekdeel waarin het
uiteindelijke begrijpen wordt overgebracht. Integendeel, we hebben
vele, op elkaar aansluitende verhalen geschreven die verschillende
domeinen van de menselijke nieuwsgierigheid en ervaring verkennen;
dat wil zeggen, verhalen die de patronen van de werkelijkheid elk met
een eigen grammatica en woordenschat weergeven. ...

Dit zijn allemaal verhalen die steeds maar doorgaan, ontwikkeld door
denkers uit verschillende disciplines. Een sage die begint bij quarks
en eindigt bij het bewustzijn zou een lijvig boekwerk zijn. Toch grijpen
de verschillende verhalen wel in elkaar. ...

Hoe onderling verbonden ze ook zijn, de verschillende verhalen,
verteld in verschillende talen en gericht op verschillende niveaus van
de werkelijkheid, geven totaal verschillende inzichten. Misschien
zullen we op een dag naadloos van het ene verhaal op het andere
kunnen overgaan en alle voortbrengselen van de menselijke geest,
werkelijk en fictief, van de wetenschap en van de verbeelding, met
elkaar kunnen verbinden. ...

Maar ook als we niets hebben dat daarbij zelfs maar in de buurt komt,
kunnen we er veel van opsteken als we ons in die verhalen onder-
dompelen - wetenschappelijk, creatief, in de verbeelding. ...

Diepe mysteries vragen om helderheid, gegeven door een reeks

4 Brian Greene, prof. wiskunde en theoretische natuurkundige, mede-ontwikkelaar van
de snaartheorie en oprichter van het Word Science Festival. Een citaat uit zijn boek
Tot het einde der tijden - De zoektocht naar de reden van ons bestaan in een nieuwe
wereld, Spectrum 2020

-13- Versie 16.5


https://www.worldsciencefestival.com

‘geneste’verhalen, verhalen die als een set schalen in elkaar passen.

Of ze nu reductionistisch of emergent zijn (spontaan verschijnend),
wiskundig of figuratief, wetenschappelijk of poétisch, we puzzelen het
rijkste begrip bij elkaar door vraagstukken vanuit een scala aan

’

perspectieven te benaderen.’

Het verhaal van de drie grondpatronen

Een verhaal vertellen is steeds een vorm van meta-communicatie, je
vertelt dan ‘over’ iets, waar je vanop wat afstand op terugkijkt.

We hebben onze dagelijkse ervaringen, belevingen, gedachten, inter-
acties, enz. Met onze dagelijkse verhalen vertellen we daar iets
zinnigs ‘over’.

Voor onze dagelijks verhalen halen we inspiratie bij ruimere verhalen
die worden verteld door onze familie en vrienden, onze leraren, de
media, de literatuur, de reclame, enz. De ruimere verhalen vertellen
‘over’ de dagelijkse verhalen. Er zijn flink veel gelijkenissen in de
verhaallijn of het verhaalpatroon van deze verhalen.

Er zijn organisaties, instituten, religies, culturele instellingen, politieke
partijen, filosofen en wetenschappers die een groot verhaal vertellen.
De grote verhalen vertellen ‘over’ de dagelijkse en ruimere verhalen,
vatten ze samen, bieden ze een kader, maken ze begrijpelijk. Alle
grote verhalen verschillen wat inhoud en vorm betreft. Ook hier zijn
er vele gelijkenissen in verhaalpatronen herkenbaar.

Het basisverhaal van de drie grondpatronen vertelt ‘over’ de verhaal-
patronen van alle verhalen (de dagelijkse, ruimere en grote verhalen),
het vertelt het verhaal van drie fundamenteel verschillende manieren
waarop zowel de dagelijkse, de ruimere als de grote verhalen worden
geconstrueerd en verteld. Het gaat daarbij niet om de inhoud maar om
de manier van conceptualiseren van woorden en beelden, het

-14 - Versie 16.5



opbouwen, het structureren en de interne structuur van de verhalen.
Alle verhalen hebben een grondvorm, een grondpatroon: ofwel /ijnig,
systemisch of lemniscatisch.

Een verhaal dat een groot verschil maakt

Het waarnemen, herkennen, erkennen, waarderen, respecteren
en flexibel inzetten van de drie verschillende grondpatronen
leidt tot:

- helderder en scherper denken;

. de ander kunnen aanvaarden zoals je haar ontmoet vandaag,
zoveel mogelijk zonder oordeel;

- het onderscheid tussen de vier soorten ‘feiten’ respecteren;®

- kunnen zien wat de vraag is waar het écht om draait en
niet in de valkuil trappen van de schijnproblemen;

- duurzame oplossingen vinden die zorg dragen voor
alle aspecten van het leven;

- jouw waarheid helder formuleren en er achter blijven staan
zonder te strijden voor Dé Waarheid;

- vruchtbaar samenwerken met mensen die er een andere
levensvisie op nahouden dan jij;

. je leven op een constructieve en verbindende manier

beleven en vormgeven.

Om de grondpatronen te herkennen en de verschillen te kunnen zien,
dien je flink afstand te nemen van je gewone manier van kijken.
Wanneer je even op een ander grondpatroon overschakelt - doe het
eens louter als een oefening, als een optie - wanneer je dus je leven

5 Meer in het boek De Blauwe Rivier oversteken - Van een probleem naar een
duurzame oplossing

-15- Versie 16.5



vanuit een ander perspectief bekijkt, krijg je een meta-perspectief
want je bekijkt de zaken van een grotere afstand. Door bv. als
oefening even alles systemisch te bekijken kan je ontdekken dat alles
in je leven gestuurd wordt door een grondpatroon. Dan kan je zien dat
jouw actuele uitgangspunten, paradigma’s, overtuigingen, vanzelf-
sprekendheden en je geloof een samen-hangend geheel vormen. Elk
aspect van je levensvisie is deel van een samenhangend geheel.

Geen enkele visie of overtuiging is ‘boven alles Heilig’ of ‘als enige
Waar’. Dit geldt voor alle uitgangspunten en overtuigingen, zowel
voor de visie van de verschillende godsdiensten, voor de ‘spirituele’ of
‘materialistische’ visies, als voor de westers wetenschappelijke visies.
De drie grondpatronen zijn fundamenteler dan je overtuigingen, ze
sturen ze. Kijken vanuit een ander grondpatroon oplevert jou een
veelzijdig perspectief en biedt je veel leerwinst.

» Je kunt én met meer overtuiging achter je actuele visie staan én er
toch kritische vragen over stellen én met een open geest kritische
vragen ontvangen van anderen.

Je moet niet meer zo nodig ‘Het Grote Gelijk’ hebben. Je staat sterk
achter je overtuigingen maar verheft ze niet tot het ‘enige ware’. Je
kunt in dialoog gaan met anderen zonder in een discussie (gespreks-
gevecht) te belanden. Wanneer je de noodzaak voelt of je inzicht er
om vraagt, kan je bewust bepaalde van je paradigma’s bijsturen of
aanpassen.

* Je leert om je niet krampachtig vast te klampen aan een ‘zekerheid’.
De meeste zekerheden zijn immers eigen gecreéerde illusies. Je hebt
het in het beste geval over ‘de op dit ogenblik grootste waarschijn-
lijkheid” of over ‘mijn voorlopige zekerheid’. Je leert rustig om te
gaan met onzekerheid en gezonde twijfels en met de weldaad van niet-

-16 - Versie 16.5



weten (wu-wei).¢ Bij gezonde twijfel, twijfel je over de inhoud van je
kennis, bij ongezonde twijfel, heb je twijfels over jezelf.

* Je leert bewust om te gaan met het onderscheid tussen ‘verklaren’en
‘zin geven’.7

Daardoor bevrijd je jezelf van de norm dat wat voor jou zin geeft
wetenschappelijk correct moet zijn of gebaseerd moet zijn op streng
onderzochte feiten (evidence based facts). ‘Persoonlijke feiten’ mogen
bij zingeving een grote rol spelen. Anderzijds leer je voorzichtig te
zijn met uitspraken over ‘feiten’ en je steunt voor het verklaren van
fenomenen op ‘harde feiten’.8

» Je zal meer waardering hebben voor de effecten die ‘persoonlijke

feiten’ of ‘feiten van een gemeenschap’ hebben op het samenleven met
meerdere mensen in een gemeenschap of groep.

Daarmee relativeer je de ‘feiten’ niet, de effecten van het geloof in
bepaalde feiten dat behandel je als een ‘feit’ waar je mee kunt werken
én die je tegelijk erg kritisch bekijkt.

* Wanneer je een situatie op drie verschillende manieren kunt
beschouwen vergroot je enorm de kans om een duurzame oplossing te
vinden.

Bij lastige problemen vind je toch een ‘werkend’ antwoord, bij niet-
wijkende twijfels ontdek je een constructief antwoord, bij ravijn-diepe
uitdagingen beleef je toch een zingeving.

» De vrijheid die je hebt om even over te schakelen op een ander
grondpatroon en de zaken te bekijken vanuit een ander perspectief,

6 Meer over wu-wei, de kracht van niet-doen en niet-weten (een taoistisch begrip) in het
boek Pad-vindend leiderschap - Samen de juiste weg vinden

7 ‘Verklaren’ en ‘zin geven’ zijn totaal verschillende acties! Zie verder 3.1 Het lijnig-
sacrale grondpatroon, een variant. Of lees in het boek De Blauwe Rivier oversteken -
Van een probleem naar een duurzame oplossing

8 Over de vier soorten ‘feiten’ lees je in het boek De Blauwe Rivier oversteken - Van een
probleem naar een duurzame oplossing

-17 - Versie 16.5



biedt tevens de basis voor een echte dialoog.

Om het even wat de mening en de visie van de ander inhoudt, het is
steeds mogelijk om met wat afstand te kijken en te zien wat de
belangen zijn van de ander en wat jullie gemeenschappelijke belangen
zijn. Op dat moment kan je betere vragen stellen; de juiste’ vraag.

Waar maakt dit verhaal concreet verschil?

Hoe je omgaat met elkaar.

Hoe je koopt en consumeert (wat, wanneer, hoeveel, hoe, ...).
Hoe je mee de honger in de wereld aanpakt (via politicke keuzes).
Wanneer je zorgvuldige gesprekken wilt voeren.

Hoe je naar ‘problemen’ kijkt en die tracht op te lossen.

Bij het leiden of begeleiden van medewerkers.

Bij het overwegen welke acties je zelf kunt ondernemen tegen de
klimaatwijzigingen.

Wanneer je kritisch kijkt naar de wijze waarop kinderen worden
opgevoed en opgeleid en zelf keuzes maakt.

Voor de manier waarop je zorg verleent aan zorgbehoevenden.
Hoe je belangrijke begrippen in je communicatie invult (bv.
‘identiteit’, ‘migrant’, ‘waarheid’, ‘rechtvaardigheid’, ‘vrijheid”).
Bij het zoeken van een antwoord op de vraag: “Wat voor zin heeft
dit?” (dit = dit leven, deze job, deze relatie, dit beleid, deze
investering, dit goede doel, deze oorlog, enz.).

Het maakt voor de aarde, voor de natuur, voor alle mensen
in de wereld niet uit wat jij denkt en zegt, wél wat jij doet
en dat je daar de verantwoordelijkheid voor neemt,

zelfs al wist je niet wat de gevolgen konden zijn.

-18 - Versie 16.5



Van wie zijn de ideeén in deze tekst?

Alle ideeén in deze tekst verwoorden mijn gedachten. lk heb de
gedachten en de visie van mijn leermeesters na-gedacht, her-dacht,
kritisch bekeken, her-beleefd. Ik bestudeer, leef en beleef hun
gedachten en oefen ze in de praktijk. Op deze manier heb ik ze
uiteindelijk volledig tot mijn gedachten gemaakt. Ik hoef daarom in
mijn teksten geen citaten te plaatsen (die overigens veel toelichting
zouden vereisen om voor iedereen verstaanbaar te kunnen zijn). 1k
vertel je mijn gedachten maar ze zijn niet mijn eigendom, ik ‘bezit’ ze
niet, niemand bezit een oorspronkelijke gedachte; dit was ook de
houding van mijn leermeesters.

Mijn bijzonderste leermeesters zijn Zhuang Zi en Nagarjuna. Zhuang
Zi (China, 4e eeuw BCE) is samen met Lao Zi (China, 5¢ eeuw
BCE?) de ‘bron’ van het daoisme. Nagarjuna (India, £150-250) is als
boeddhistische filosoof de ‘bron’ van De Weg van het Midden. Beiden
vormen een belangrijke bron van de latere Chinese Ch’an en de
Japanse Zen. Dankzij hen heb ik de laatste vijfentwintig jaar
zelfstandig het waarnemen en formuleren van de drie grondpatronen
mogen ontwikkelen.

-19 - Versie 16.5



Gedachten zijn nooit iemands eigendom en
niemand heeft een oorspronkelijke gedachte.

Zelfs niet de meest wijze leermeester.

Om het met een metafoor te zeggen:
iedere gedachte komt uit de gedachten-zee die al
tienduizenden jaren wordt gevoed door de vele gedachten-rivieren.
Op haar beurt voedt de gedachten-zee nieuwe gedachten-bronnen
die de gedachten-rivieren inhoud geven.
Op deze wijze hernieuwt de gedachten-zee zich en
bevat zowel oeroude gedachten als vernieuwende ideeén.
Een knap leermeester put uit een heldere
gedachten-bron en vult gedachten-rivieren.
Indien een gedachte enkel in een bepaalde taal
en in een specifieke cultuur of context kan worden gedacht
is het een beperkte en beperkende gedachte.
Alle grote gedachten kan je in elke taal en in elke context
of cultuur zelf opnieuw denken.
Enkel zo kan je de geldigheid ervan kritisch onderzoeken.

Het is aan jou om alle gedachten die je ziet, hoort en leest
zelf te her-denken, na te denken en te toetsen aan de praktijk.
Zo kan je kiezen of dat wat je ziet, hoort of leest
uiteindelijk jouw gedachten worden.

Doe je dat niet dan blijven het woorden van je leraar of van

de schrijver en praat je ‘over’ de ideeén van een ander.

Spreek en belichaam je eigen gedachten.

-20- Versie 16.5



2. Waar gaat het verhaal van de
grondpatronen over?

Je leven bekijken vanop een afstand

Een beetje afstand nemen is nodig om jezelf en anderen beter te
kunnen waarnemen en te leren kennen.

Wat zie je wanneer je met aandacht kijkt naar jouw dagelijks leven en
dat van anderen? Je merkt wellicht verbanden op tussen je dagelijks
terugkerende handelingen; tussen je intenties en je doelen en je
werkelijke gedrag; tussen je gedrag en de gevolgen. Je ziet hoe je
verbonden bent met anderen en hoe bepaalde interacties met hen
steeds terugkeren.

Je stelt individuele gedrags- en interactiepatronen vast.

Wat zie je wanneer je op wat meer afstand gaat staan? Dan krijg je het
beeld wat sociologen, antropologen en historici beschrijven. Zij zien
nog wel individuen maar ze beschouwen die vooral in relatie tot de
groep® waartoe die personen behoren - expliciet of impliciet. Je ziet
dan grotere verbanden, groepsinteracties en patronen in het groeps-
gedrag en hoe die verlopen in de tijd. Je kan diverse kleine en grote
culturen onderscheiden.

Je stelt patronen in het groepsgedrag vast.

Wat kan je zien wanneer je nog meer afstand neemt? Dan kan je
patronen ontwaren die zowel onder het gedrag van individuen als van
groepen of volkeren en culturen schuilen. Je ziet kleine en grote
systemen, open en gesloten systemen. De structuur en de dynamiek

9 ‘Groep’ slaat hier zowel op kleine als grote groepen; bv. een stam, een club, een
gemeenschap, een volk, een natie, een cultuur.

-21- Versie 16.5



van systemen kunnen op elkaar gelijken maar je ontdekt toch
verschillende patronen.
Je stelt systeempatronen vast.

Wat zie je vanop zeer grote afstand, wanneer je het ganse menselijke
gebeuren zou bekijken met een diepte-perspectief?10 Je ziet dat de
individuele gedragspatronen, de groepspatronen en de systeem-
patronen samen een patroon vormen. Meer nog, je kunt drie
verschillende basispatronen ontdekken op dat niveau.

Je stelt grondpatronen vast.

Deze drie grondpatronen vormen de basis, zowel van het dagelijks
leven van mensen in al zijn concrete aspecten, van de diverse culturen
en overtuigingen, als van alle levensbeschouwingen.

Alle activiteiten van de mens bouwen op een ‘grondlaag’.
Elk gedrag steunt op een grondpatroon.
Er bestaan drie verschillende grondpatronen:
lijnig, systemisch, lemniscatisch,

d.w.z. je kunt alles op drie verschillende manieren
benaderen, betekenis geven, beoordelen, beleven.
Elk grondpatroon beinviloedt de concrete inhoud van
je waarnemen, je denken en je acties
maar staat los van die concrete invulling.

De drie grondpatronen kan je vrij inzetten en afwisselen.

10 ‘Diepteperspectief’ is het waarnemen van de relaties en de afstanden tussen
fenomenen én de globale wereld in vier dimensies. Je kijkt dan door de drie dimen-
sies en de bewegingen in de tijd heen.

-22 - Versie 16.5



Een alledaags voorbeeld van de grondpatronen

Ik ga terug naar het verhaal van de file waar ik dit boek mee ben
begonnen. Je staat al een uur in de file en je moet dringend op je
bestemming zijn. Hoe bekijk je de situatie? Hoe beleef je het? Hoe
reageer je?

(1) Bekeken vanuit het lijnig grondpatroon ga je ervan uit dat je tijd

verliest bij een file. Dat beweren ze ook op de radio wanneer ze de
files aankondigen: “Op de E40 verliest u op dit ogenblik meer dan een
uur.”. Je wilt je verplaatsen van A naar B, liefst zo snel mogelijk, punt
aan de lijn. ‘Mobiliteit’ slaat voor jou op je zo vlot en snel mogelijk
kunnen verplaatsen. Je hebt een doel vooropgesteld: zonder obstakels
en moeilijkheden een bepaalde bestemming bereiken én op een
bepaald tijdstip aankomen. Met een file dreig je deze laatste doel-
stelling niet te halen. Je vertrekt van een lijnige, instrumentele
voorstelling van tijd (dat je de tijd lineair dan wel circulair beschouwt,
dat maakt daarbij geen enkel verschilll) én met de gedachte dat je die
kunt ‘bezitten’ en dat die beheersbaar is. Sommigen reageren echt
kwaad of verontwaardigd in zo’n situatie. Wanneer je je druk maakt,
geef je eigenlijk aan dat je de situatie zoals die zich ni aandient niet
aanvaardt zoals ze is. Je reageert alsof de realiteit van het moment
geen realiteit mdg zijn. Je had je een voorstelling gemaakt van hoe de
wereld er zou uit moeten zien (dat doe je voortdurend) doch de
werkelijkheid komt niet overeen met je voorstelling en dat frustreert
je. Wat los je op door je daar druk over te maken?

Sommigen die niet alleen /ijnig denken maar tevens sterk sacraal
zullen daar nog anders over denken. Niets gebeurt toevallig, zeggen
ze, er zijn oorzaken en gevolgen. In de file staan (nou ja), maar zeker

11 Lees in Hoofdstuk 3 - ‘Lineair, circulair, spiraalsgewijs, ... allemaal lijnig!

-23- Versie 16.5



een ongeval meemaken, heeft een reden, dat is niet toevallig. Dan
wordt er verwezen naar ‘hogere machten’ of naar het ‘lot’ of naar het
karma of naar het ‘universum’. Met het lijnig perspectief kan je het
file-probleem niet aanpakken.

(2) Bekeken vanuit het systemisch grondpatroon zie je files als onder-

deel van het verkeerssysteem. Je maakt je minder druk want je
aanvaardt dat de file deel is van de huidig situatie, op dit stuk van de
autoweg, op dit tijdstip van de dag. Jij bent deel van het verkeers-
systeem en dus ook van het file-systeem! Zonder jou in de wagen, op
dit moment, op déze plaats, is er geen file ... voor jou. (Wanneer jij
niet met de wagen rijdt vergroot je tevens de kans dat er hier minder
files zijn voor de anderen.) Je vindt het nog steeds onaangenaam om
in de file te staan maar je legt je er bij neer. Structurele oplossingen
vinden ... dat is voor de overheid. Misschien zullen er wel altijd files
blijven bestaan, omdat ze inherent zijn zolang vele mensen zich
verplaatsen met de wagen. De overheid moet iets uitwerken zodat het
verkeer beter stroomt. De nieuwe technologieén zullen het mobiliteits-
systeem beter kunnen managen, denk je. Of kan je er zelf ook wat aan
doen?

(3) Bekeken vanuit het lemniscatisch grondpatroon ben je je bewust

dat jij verantwoordelijk bent voor het gegeven dat je bent waar je nu
bent en nergens anders, dat je daar bent als gevolg van je eigen keuzes
en acties. Er bestaat alleen een ‘ginder’ en een ‘later’ in je hoofd, in je
voorstellingsvermogen. Je ‘bezit’ geen tijd, ‘tijd’ is iets dat je zelf
creéert en invult. Er is geen vastgelegde ‘tijd’, tijd is een afspraak. Je
aanvaardt dat alle processen hun tijd nodig hebben. Daarom hoef je
met de lemniscatische levenshouding ook geen geduld te hebben.
Geduld moeten hebben is voor ongeduldige mensen. Je maakt je niet
druk én je legt je er evenmin bij neer, je neemt de verantwoordelijk-

-24 - Versie 16.5



heid voor de manier waarop je je verplaatst, je de zaken bekijkt, je een
voorstelling maakt, er over nadenkt en er naar handelt. Je aanvaardt
alle consequenties, om het even of je die had kunnen voorzien of niet!

Bekeken vanuit het lemniscatisch perspectief weet je dat het
benoemen van situaties jouw gedrag mee bepaalt, innerlijk én uiterlijk.
Wanneer je iets een ‘file’ noemt, ga je je daar naar gedragen. Er
bestaat evenwel geen file! Jij noemt het enkel zo. Geef de situatie een
andere naam en er bestaat iets anders én je gaat je anders voelen en
anders gedragen. Ervaar je de file als een ‘probleem’? Doe dan iets
anders dan dat je tot nu toe deed en stop met in file-termen te denken.
Immers jij staat niet in de file, enkel jouw auto staat stil. Je hoeft je
geest niet mee in de file te zetten!

-25- Versie 16.5



Een eerste schets van de drie grondpatronen

Het lijnig grondpatroon is onze dagelijkse manier van waarnemen,
denken en handelen. Het is al tientallen eeuwen onze normale manier

van waarnemen, denken en ondernemen.

‘Lijnig” (= een lijn volgen, de strikte vertaling van ‘lineair’)
slaat op alle lijnige manieren van denken:
recht-lijnig of lineair (zoals de term op een dagelijkse manier wordt
gebruikt), rond-lijnig of circulair, spiraal-lijnig, zigzag-lijnig
of dialectisch, U(vorm)-lijnig of de lijn van door een dal gaan,
trap-lijnig of hiérarchisch, golvend-lijnig met bergen en dalen.
Het zijn allemaal lijnige manieren van waarnemen en denken,
je volgt strikt een vooropgestelde lijn.

De modellen die bij het lijnig grondpatroon horen
worden allemaal getekend met een lijn, vaak met een pijlpunt
die de richting dwingend aangeeft. Je kunt proberen de
tegengestelde richting op te lopen maar

dat wordt als onmogelijk of als fout beschouwd. 12

Concreet betekent het [ijnig perspectief:

- je bent overtuigd dat je ziet wat er is, wat je ziet bestaat zoals je het
ziet want je kunt op vele manieren waarnemen en bevestiging
vinden dat het er is,

- bij het waarnemen beschouw je jezelf als buitenstaander, wat je
waarneemt is buiten jou, zelfs wanneer je innerlijke belevingen
waarneemt, je ‘ik’ ziet jezelf dan vanop een afstandje, daarmee
wordt gezegd dat je ‘objectief” kunt waarnemen;

12 Zie verder onder 3.1 Lineair, circulair, spiraalsgewijs ... allemaal lijnig

-26 - Versie 16.5



- je communiceert alsof jouw woorden de werkelijkheid weergeven,
meer dan er louter naar te verwijzen;

- alles wat je waarneemt deel je in in soorten of categorieén of types;
alle bewegingen deel je in in stappen of fasen;

- je houdt van typologieén (er bestaan 4, 5, 7, 8, 9 of 12 typen
athankelijk van je wijze van indelen);

- je houdt alle verklaringen en theorieén zo eenvoudig mogelijk en
dus hou je rekening met een beperkt aantal factoren (de
belangrijkste en meest relevante zeg je);

- je beleeft de basisdynamiek van het leven als het resultaat van
oorzaak-gevolg verbanden tussen fenomenen, je tekent er vlot een
lijn tussen (letterlijk of in je verbeelding);

- je ziet zowel mensen, dieren als planten als ‘objecten’ (soms noem
je die ‘subjecten’ maar in de praktijk komt het op hetzelfde neer);

- je neemt hiérarchieén waar en gebruikt die als norm (bv. hoger-
lager, ouder-jonger, ouder-kind, leider-volger);

- je beleeft dualiteiten die je als tegenstelling hanteert (of-of) en soms
als samenstelling (en-en), bv. begin-einde, geven-nemen, schuld-
onschuld, waar-onwaar, juist-fout, enz.;

- je beleeft de dingen met een begin, een verloop en een einde of een
herhaling, zoals: geboorte— leven— dood (—reincarnatie) / lente—
zomer— herfst— winter / ontstaan— opbouw— verval / these—
antithese— synthese / concept— ontwikkeling— uitvoering—
controle / plan— do— check— act / Define— Discover—
Dream— Design— Deliver

- je bent overtuigd dat er een waarheid bestaat, bewijsbaar, onweer-
legbaar, misschien zelfs Dé Waarheid.

-27 - Versie 16.5



Het systemisch grondpatroon is inmiddels al een beetje bekend maar
wordt nog steeds weinig gebruikt, al is het vlot waarneembaar,
voelbaar, ervaarbaar, denkbaar.

Het systemisch perspectief hanteren betekent concreet:

- je ziet overal verbanden en gaat op zoek naar patronen, je hebt
vooral oog voor relaties en verbindingen;

- je ziet dat verbindingen bestaan uit acties die zich herhalen;

- je merkt op dat terugkerende patronen de belangrijkste factoren zijn
in relaties;

- je ziet dat de relaties kleine of grotere systemen vormen, soms open,
soms gesloten systemen,;

- je houdt er bewust rekening mee dat er wederzijdse beinvloeding is
tussen mensen onderling en tussen mensen, dieren en planten;

- je beseft dat bij iedere stap die jij zet in een ontmoeting jouw stap
op veel meer aspecten effect kan hebben dan jij kunt waarnemen;

- je leert zien dat iedere uiting van de ander (praten, tonen, doen)
vertrekt vanuit een netwerk aan factoren die wisselend invloed
hebben en die jij niet onmiddellijk kunt waarnemen;

- je stopt de ander niet in een of ander vakje (“Zij is zo0.”) of in een
beperkte typologie maar je kijkt naar de dynamiek op dit moment;

- je merkt dat relaties tussen mensen belangrijker zijn dan de opper-
vlakkige kenmerken van de individuen omdat kenmerken zich tonen
binnen bepaalde contexten en dus soms meer of minder;

- je kijkt uit naar grote gehelen en je ziet hoe alle elementen het
geheel van een systeem in stand houden door de manier waarop ze
daarbinnen samen of op elkaar (re)ageren;

- je beseft dat je de systemen onvoldoende helder kunt beschrijven
met woorden, dat je beelden nodig hebt, driedimensionale beelden;

-28 - Versie 16.5



- je neemt niet helemaal als buitenstaander waar want je beseft dat jij
tegelijk binnen een waarnemingssysteem waarneemt, een systeem
waarvan jij actief deelnemer bent;

- je kunt over jezelf spreken als een individu met een ‘zelf” (dat op
zich een systeem is!) en je beseft dat je ‘zelf” vele gezichten heeft
omdat het actief deel uitmaakt van meerdere systemen, bv. je
familie-systeem, je vrienden-systeem, je werk-systeem, enz.;

- je bent overtuigd dat meerdere waarheden mogelijk zijn afthankelijk
van de hoek van waaruit je een systeem benadert.

Het lemniscatisch grondpatroon vraagt meer inspanningen en aan-
dacht om het te ontdekken en toe te passen. Een lemniscatische kijk is
deel van een levenswijze die wordt geinspireerd door o.a. Zen of
Daoisme. Voor de meeste mensen is deze manier van kijken vreemd,
meer dan ongewoon, vaak zelfs onbegrijpelijk.

Concreet betekent het lemniscatisch perspectief:

- je beleeft jezelf als integraal deel van alles wat je waarneemt, je
staat nergens afgezonderd;

- je beseft dat datgene waarvan je overtuigd bent dat je het waarneemt
actief mee creéert, je beseft dat je actief mee cre€ert wat jij en de
anderen ‘werkelijkheid’ noemen;

- je weet dat je steeds een binnenstaander bent bij het waarnemen, je
vormt een geheel - fysiek en mentaal - met de actie ‘waarnemen’ én
met wat jij ziet als het ‘waargenomene’;

- je beseft dat wat je waarneemt enkel omwille van de communicatie
tot een object maakt (letterlijk object-iveert) en dat het enkel bestaat
omdat je het conceptualiseert;

- je leeft bewust met het inzicht in een ‘mensen-werkelijkheid’ naast
andere ‘werkelijkheden’ (bv. de olifanten-werkelijkheid, de muizen-
werkelijkheid, de kraaien-werkelijkheid, enz.);

-29 - Versie 16.5



- je beseft dat alle begrippen en woorden louter een conventie zijn en
dat ze een context-bepaalde invulling krijgen;

- je beseft dat er geen rechtstreeks bindende band is van je woorden
met een werkelijkheid buiten jou, wel een verbindende relatie waar
jij zelf voor zorgt;

- je beleeft jezelf en alles rondom jou als interathankelijk verbonden
met elkaar, er is voortdurend een wederzijdse beinvloeding;

- je herkent de evolutie van de wereld als een dynamisch proces dat
ooit is begonnen en waarvan de dynamiek wordt bepaald door alle
dynamieken in het nu-moment;

- je weet dat er geen af te leggen (levens)weg klaar ligt voor jou of
voor ‘de wereld’” want er is geen weg die vooraf werd vastgelegd,
een weg ontstaat terwijl jij je stappen zet en de dynamieken lopen;

- je herkent dat je geen op zichzelf bestaand ‘zelf” bent of hebt, dat je
voortdurend een veranderend sociaal ‘zelf” creéert in verbinding met
anderen binnen je diverse sociale contexten;

- je bent overtuigd dat ‘waarheid’ enkel bestaat binnen menselijke
relaties en steeds gebaseerd is op culturele overtuigingen, afspraken
en uitgangspunten. Ultiem bestaat ‘waarheid’ gewoon niet.

Drie grondpatronen en het dagelijks leven

Een grondpatroon kan je leren herkennen wanneer je op zeer grote
afstand gaat staan en het samenspel van alle patronen en systemen
tracht te overzien. Het vertelt iets over hoe alle patronen en systemen
samen op drie verschillende manieren invloed kunnen hebben.

Het maakt een groot verschil vanuit welk grondpatroon je alles in het
leven bekijkt, aanstuurt en beleeft. Het grondpatroon dat je hanteert
heeft invloed op wat en hoe je waarneemt (je waarnemingspatroon),
op wat je voelt en hoe je voelt (je emotionele patroon), op wat en hoe

-30- Versie 16.5



je communiceert (je communicatiepatronen), op wat en hoe je beslist
(je beslissingspatroon) en op wat en hoe je iets doet (je actie-patroon),
enz. Je grondpatroon heeft betrekking op je bestaan in al zijn aspecten
en al zijn uitingen, op hoe jij verschijnt in de wereld, op hoe jij je
‘zelf” cre€ert en manifesteert binnen je context. Daarom gebruik ik de
term ‘grondpatroon’. De tekening verderop tracht dit te illustreren.

Emotionele patronen
Levenspatronen Zelfbeeld

Opvoeding en socialisatie  Ontwikkelingspatronen

) Levenshouding
_ Genetische gegevens Toekomstperspectieven
Mogelijkheden en begrenzingen | Doelstellingen
Waarnemingspatronen Intenties
Gedragspatronen
&P De dynamiek van Idealerslt
Zin- en betekenisgeving de drie grondpatronen reven
T}\ljeolr(lleep en rntodellen P Lijnig . Keuzepatronen
erkiaringspatronen - _ yStemisc. — Beslissingspatronen
Denkpatronen Lemniscatisch i
Mentale patronen Welke factoren ze Handelingspatronen
Bewustzijnsniveaus beinvioeden en er door L
Meta-niveaus S, zichtbaar worden Actlemlddelen
Paradigma’s . _ Technologie
Overtuigingen Talen en taalgebruik
Waardepatronen | Relatie met de natuur
Principes Uiten via kunst e
Spiritualiteit =~ Geloof  Relatiepatronen Wu-wei
Levensvisie Verbindingen <% CONTEXT
Versie 11.1 Communicatiepatronen Al deze factoren
© Francis Gastmans zijn contextueel

Hoe moet je deze tekening ‘lezen’?

Wanneer je het /ijnig grondpatroon beschouwt en je zou het bv. de
kleur geel geven, dan kleuren alle elementen, patronen en systemen in
deze tekening geel (= lijnig) en op hun beurt beinvloeden alle
elementen, patronen en systemen hoe het lijnig grondpatroon als geel
vorm krijgt, zichtbaar en herkenbaar wordt. Er is dus een interactie.
Wanneer je het systemisch grondpatroon beschouwt en je zou het bv.
de kleur groen geven, dan kleuren alle elementen, patronen en

-31- Versie 16.5



systemen groen (= systemisch). Hetzelfde geldt voor het lemniscatisch
grondpatroon wanneer je dat bv. blauw zou kleuren, dan verschijnt
alles in deze tekening blauw (= lemniscatisch).

Je kunt vrij kiezen tussen de drie grondpatronen. Dit idee gaat
regelrecht in tegen je aangeleerde visie. Het begrip ‘denken’ bv.
verwijst naar één overkoepelende soort actie ook al is de methodiek en
vooral de inhoud van de individuele denkers erg verschillend, zelfs
tegengesteld, ook al denken ze anders in Afrika en Azi€ dan in het
Westen, “Alle denkers denken, wat ze ook denken, en met de term
‘denken’ bedoelen we steeds hetzelfde.” (Dit is een typische uitspraak
van het lijnig denken!) Met het inzicht in de drie grondpatronen
ontdek je echter dat je op drie fundamenteel verschillende manieren
kunt ‘denken’.

De grondpatronen leveren je drie fundamentele perspectieven op van
waaruit je datgene kunt waarnemen en voor ‘waar’ nemen wat jij
‘werkelijkheid’ noemt. Want net als er niet ‘hét denken’ bestaat, los
van een grondpatroon, een context en een taal, zo bestaat er niet zoiets
als ‘dé werkelijkheid’, los van een grondpatroon, een context en een
taal. Het /ijnig grondpatroon kan jou in je overtuiging steunen dat je
gelijk hebt, dat je de werkelijkheid ziet zoals ze is en dat jij de
‘waarheid’ bezit. Diegene die steunt op het systemisch grondpatroon
ziet het anders en meent dat zij gelijk heeft en met evenveel recht de
‘waarheid’ bezit. Dit kan zonder het begrip ‘waarheid’ zomaar als een
relatief gegeven weg te wuiven. Wat wél verdwijnt is de houding:
“Wat ik beschouw als de werkelijkheid is dé werkelijkheid!”, “Wat ik
beschouw als de waarheid, is Dé Waarheid en de Enige Waarheid!”
Voor diegene die vertrekt vanuit het lemniscatisch perspectief bestaat
er geen ‘waarheid’ en geen ‘werkelijkheid’ los van de menselijke
constructies. Het begrip ‘waarheid’ is een menselijke begrip en is dus

-32- Versie 16.5



een afspraak, er bestaat geen instantie buiten de mensenwereld die
bepaalt wat ‘waarheid’ is.!3

Je kunt vrij kiezen tussen de drie grondpatronen.
Meestal kijk en denk je vanuit het lijnige patroon
(= onze gewone manier van kijken, de oudste manier).
Je kunt een volgende keer kiezen om in dezelfde situatie
en met dezelfde mensen dit te bekijken en be-denken
vanuit het systemisch patroon.
Op een ander moment kan je kiezen om dit

vanuit het lemniscatisch patroon te bekijken en be-denken.

Telkens ‘zie’ je andere dingen en beoordeel je het leven anders.

Je gedrag wordt beinvloed door een grondpatroon omdat je verbonden
bent met een grondpatroon maar je bent niet gebonden aan één
grondpatroon. Je kunt en mag flexibel van patroon wisselen
afthankelijk van de situatie waarmee je wordt geconfronteerd of de
vraag die je bezighoudt. Je kunt dus ‘denken’ vanuit drie verschillende
grondpatronen. Meer nog, net het flexibel kunnen omgaan met de
keuze van een grondpatroon, levert een helderder zicht op en de weg
naar duurzame antwoorden voor je fundamentele vragen en duurzame
‘oplossingen’ voor je ‘problemen’.14

Geen enkel grondpatroon bied je afzonderlijk het volledige zicht op

13 Het verhaal van deze tekst is geen ‘waarheid’, zeker geen ‘Waarheid’, wél biedt het
een stevige grond om helderheid te creéren. Het helpt je om jouw ‘waarheid’ te vin-
den en stelt die niet in vraag. Wel hoopt deze tekst je te stimuleren om goede vragen
te stellen bij alle beweringen die mensen uiten, inclusief de beweringen in deze tekst.

14 Meer in het boek De Blauwe Rivier oversteken - Van een probleem naar een
duurzame oplossing

-33- Versie 16.5



het menselijke gebeuren op de planeet Aarde die deel is van de
dynamiek van wat we het Heelal of Universum noemen.
Het lijnig grondpatroon biedt de grootste weerstand tegen de gedachte
dat je vrij kunt overschakelen op een ander grondpatroon. “Je kunt
geen twee verschillende visies aanhangen, zeker niet wanneer die
tegenstrijdig klinken.”!> Het is immers eigen aan het lijnig grond-
patroon om te stellen dat er slechts één juiste logica en één juiste
waarheid bestaat, meer nog, er bestaat slechts één Waarheid (uiteraard
die van de persoon die dit vooropstelt). Vanuit een lijnig-technisch
denken wordt meestal gesteld dat er slechts één juiste oplossing kan
zijn voor een probleem. Dit zijn de beperkingen van het lijnig grond-
patroon.
Even deze reflectie: jij en de ander kunnen jullie overtuigingen en
praktijken bouwen op basis van het lijnig grondpatroon en toch elkaar
bestrijden omdat de inhoud van jullie overtuigingen en praktijken
tegenstrijdig klinken.
Je hoeft slechts te kijken naar landen die oorlog voeren. De strijdende
partijen hanteren allemaal het lijnig grondpatroon om hun
overtuigingen op te bouwen ook al klinkt de inhoud van hun
overtuigingen helemaal anders, zelfs tegenstrijdig en zijn hun
dagelijkse (en politieke) praktijken totaal anders. Oorlog voeren is
een bij uitstek lijnige manier van denken en handelen. Wanneer je niet
een ander grondpatroon gebruikt kan je in het beste geval een lijnige
vrede bekomen en die is per definitie nooit duurzaam, die zal steeds

tegenstrijdigheden bevatten. Een lijnige vrede is een deal, meestal
opgelegd door de sterkste partij.

15 “Wat tegengesteld is aan ‘waar’ is ‘onwaar’, er bestaat geen derde mogelijkheid.”

-34 - Versie 16.5



Je levenshouding

De vaststelling dat er drie grondpatronen zijn is geen abstracte,
theoretische voorstelling, wel een manier om vorm te geven aan de
dagelijks waar te nemen interacties. Je levenshouding is de uitdruk-
king van het grondpatroon dat je op elk moment hanteert. Je kunt niet
‘aanwezig zijn’ in de wereld en je uitdrukken zonder op een grond-
patroon te steunen. Je levenshouding is de houding die anderen
ontmoeten, waarnemen en aanvoelen. Je straalt voortdurend al je
behoeften uit en je grenzen, beperkingen, overtuigingen, voorkeuren
en intenties. Je levenshouding kreeg zijn focus en zijn uiterlijke vorm
- steunend op je genetisch materiaal - via je opvoeding, je onderwijs
en je socialisatie (klasse-, sekse- en cultuur-socialisatie), de mensen
die je ontmoette, je ervaringen, de keuzes die je maakte en dit alles
binnen de context waar je in opgroeide en nu leeft. Dit is je volledige
levensgeschiedenis die zich afspeelt binnen je vele contexten.

De manier waarop je waarneemt, ervaart, voelt, denkt, begrijpt en
oordeelt, is niet ‘natuurlijk’ of ‘spontaan’. Alles wat je doet op de
manier waarop je het doet, kreeg je aangeleerd: hoe waar te nemen,
hoe te voelen en hoe gevoelens uit te drukken, hoe te denken, wat te
denken, hoe te reflecteren en hoe te (be)oordelen, hoe te reageren, hoe
terug te houden, hoe te beslissen, hoe lief te hebben en hoe dit uit te
drukken, je wel of niet kunstzinnig uit te drukken en hoe dan, hoe en
wanneer zorg te dragen voor je lichaam. Tegelijk heb je geleerd hoe
het niet te doen en dat die andere manieren ‘fout’ of ‘onlogisch’ of
‘ongewenst’ zijn. Je levenshouding bepaalt wat voor jou ‘normaal’ is,
of ‘toegelaten’, of ‘verwerpelijk’.

Elke levenshouding is ‘kunstmatig’, geen enkel mens gedraagt zich
‘natuurlijk’. Teder mens leeft met een specifieke levenshouding, een
bepaald levensperspectief, daaruit volgt dat niemand kan beweren dat

-35- Versie 16.5



hij ‘objectief” waarneemt. Je neemt altijd waar vanuit jouw standpunt.
Wel kan je samen met anderen en met streng gedocumenteerde
methoden zorgen voor vaststellingen die ‘zo objectief mogelijk’ zijn.
Je spreekt op een manier alsof jij en de ander het over hetzelfde ‘feit’
hebben (dezelfde ervaring, hetzelfde bericht, hetzelfde fenomeen,
dezelfde waarneming, dezelfde informatie) omdat het zo vervelend
gecompliceerd is om telkens te moeten aangeven vanuit welk pers-
pectief en met welke aannames je waarneemt, denkt en verklaart. Je
gaat in je communicatie sterk uit van een reeks vanzelfsprekendheden,
aannames, stereotypen en algemeenheden. Je leeft in een werkelijk-
heid die je met anderen deelt en als afgesproken beschouwt ... zonder
dat deze eerst duidelijk is afgesproken. Je communiceert met anderen
over ‘de werkelijkheid op dit moment’ niet zozeer met woorden maar
hoofdzakelijk door je gedrag, via non-verbale en beeldende talen.

De focus van je levenshouding wijzigt gedurende je leven. Via onder-
wijs, opleiding, levenservaringen, ontmoetingen, levenscrisissen,
reizen e.d. kan je leren de zaken anders te bekijken en ervaringen een
andere invulling en interpretatie te geven. Je woorden, je non-verbale
en beeldende talen passen zich aan. Je vertelt een nieuw verhaal.

Alle wijzigingen in je verhaal, alle nieuwe verhalen, steunen steeds op
een grondpatroon. Je kunt leren om even van grondpatroon te wisselen
en dat kan je helpen om de focus van je levenshouding bij te sturen.
Wanneer je in plaats van steeds op een [/ijnige manier te denken
meermaals systemisch kijkt, ga je bv. de dynamiek in ethische
kwesties opmerken en verlaat je een zwart-wit denken. Door vaker
met het lemniscatisch perspectief te experimenteren, wordt je blik
zachter en milder.

-36 - Versie 16.5



Je taalgebruik toont het grondpatroon dat je hanteert

Zich verbinden met andere levende wezens en daarbij communiceren
is een wezenlijk onderdeel van alle ‘leven’. Alle levende wezens, van
de meest eenvoudige vormen tot de meest complexe, gaan
verbindingen aan, communiceren en gebruiken daar communicatie-
middelen voor. De mens heeft, anders dan de andere levende wezens,
als deel van zijn ontwikkeling, de communicatiemiddelen omgezet in
talen. Eerst ontstonden er de non-verbale talen en de beeldende talen,
later ontwikkelden zich de verbale talen.

We leven allemaal in verschillende ‘werelden’ en kunnen ons uitdruk-
ken met een taal die in een bepaalde ‘wereld’” werd ontwikkeld.
Meestal echter gebruiken we slechts een beperkt aantal van deze talen.
Zelden heeft iemand geleerd om alle talen te ‘spreken’.

De wereld van het lichaam
en de gebaren
de lichaamstalen, de taal van het
aangezicht, de taal van make-up, de
taal van de handen, de gebarentaal,
de taal van de clown

De wereld van de woorden
en de teksten
de verbale talen, de taal van de
typografie, de poétische taal,
de theatrale taal, de taal van
metaforen, de verhalen, mythen
en sprookjes, de Heilige Boeken

De wereld van de geluiden
en de klanken
de taal van de muziek en de
klanken, de taal van de
natuurlijke geluiden

De wereld van de bewegingen
ritmes en opvoeringen
de bewegingstalen, de danstalen,
de taal van de podiumkunsten,
de taal van opstellingen,
de taal van rituelen

De ‘natuurlijke’
klanken, ritmes, geuren,
smaken, kleuren en vormen
zijn de bron van alle talen.

De wereld van de tekens,
de symbolen en de codes
de tekentalen, de codetalen,
morse, symbolische talen, de

wiskunde, de taal van de signalen, De mens heeft de

emoji, de taal van de tattoo, communicatiemiddelen De wereld van de geuren
de tagl ;»anlcar to;” Sen st{r ps, (die alle levende wezens en de smaken
e taal van de graffiti gebruiken!) de taal van koken en smaken,

De wereld van de beelden,
de kleuren en het licht
de taal van foto, film, video,
de beeldende talen, de talen van
de beeldende kunsten, de taal van
de belichting, visualisaties

De wereld van de ruimtes

de taal van de openbare ruimtes,
de taal van de tuinen en de parken,
de taal van de natuur, de territoriumtaal

omgezet in talen. de taal van geuren en parfiums

De wereld van de aanrakingen
de aanraak-talen, de sensuele taal
en de intieme gebaren, de taal van

massage, de taal van erotiek

De wereld van het
contemplatieve en de stilte
de taal van extase, de taal van

. De wereld van de vormen,
mysterién, de taal van stilte

de voorwerpen en de kledij
de taal van de architectuur, de taal
van het design en de vormgeving, de
taal van kledij en juwelen, de modetaal

© Francis Gastmans
Versie 16.4
05/2025

-37 - Versie 16.5



De kwaliteit van je taalgebruik

Welke talen je gebruikt en met welke kwaliteit je dat doet, toont het
grondpatroon dat je op dit moment hanteert. In je gewone gesprekken
gebruik je je talen (vooral je woordentaal) op een dagelijkse manier.
De communicatie is immers voornamelijk bedoeld voor vlot sociaal
verkeer, niet om een onderwerp uit te diepen. Je houdt je woorden-
schat beperkt en je veronderstelt (onbewust) dat anderen de woorden
invullen zoals jij dat doet. Je definieert je woorden niet want je gaat er
vanuit dat iedereen wel weet wat je bedoelt met een woord. Iedereen
weet wat ‘liefde’ is, toch? Iedereen ziet toch hetzelfde wanneer ik het
woord ‘werkelijkheid’ gebruik, toch? Of toch niet? Je gaat er van uit
dat in de ander dezelfde associaties opkomen als er in jou leven. Je
meent dat je helder communiceert wanneer je iets ‘duidelijk’ hebt
gezegd of geschreven: “Dat staat toch letterlijk zo in mijn mail!” Dit
zijn onterechte uitgangspunten, zo werkt het niet. “Dat weet ik wel.”
hoor ik je reageren. Het gaat echter niet om wat je ‘weet’, het gaat om
wat je doet. Je communiceert en handelt meer vanuit gewoontes dan je
vermoedt. Je bent echt niet de enige die ‘hét wel weet en tegelijk hét
niet doet’. We communiceren allemaal dagelijks op deze manier.

Je kunt kiezen om zorgvuldiger te communiceren. Dan ga je meer
letten hoe je communiceert. Bij zorgvuldig taalgebruik hanteer je een
uitgebreidere woordenschat, je wikt en weegt je woorden, je nuanceert
meer, je schildert je ervaringen met meer schakeringen. Je gebruikt
gebaren en beelden op een voorzichtige manier. Zoals wanneer je een
kom hete soep moet doorgeven of wanneer je liefdevolle gevoelens
ervaart en dat wilt laten weten aan de persoon die naast je zit.
Wanneer je zorgvuldig communiceert zal je trager spreken en
bewegen, je zult stiltes inlassen en je laat toe dat er onderweg - terwijl
jullie spreken - wordt nagedacht. Je hebt meer aandacht voor de

-38 - Versie 16.5



reactie van de ander, je hebt oog voor het effect van je communicatie.
Je herhaalt soms dezelfde gedachte maar op een verschillende wijze.
Je bekijkt de zaken makkelijker vanuit meerdere invalshoeken.
Zorgvuldig omgaan met woorden en beelden hangt vaak samen met
het in staat zijn om van perspectief te veranderen. Je kunt je dan
misschien even voorstellen dat je in de schoenen van de ander staat. Je
staat open voor een grotere variatie aan indrukken én uitdrukkingen.
Zorgvuldig spreken stimuleert dat je je =zintuigen fijner instelt
waardoor je meer opmerkt. Met de aandacht voor een zorgvuldige taal
komt er ruimte voor andere gedachten en andere invalshoeken. Je
denkt dan makkelijker in tientallen kleurnuances tussen wit en zwart.
De wereld is immers veelkleurig. (Een zwart-wit mening hoort bij het
dagelijks taalgebruik en het lijnig grondpatroon.)

Nog een stap verder is het nauwkeurig taalgebruik. Je geeft je
woorden en tekens met nadruk inhoud of je omschrijft ze duidelijker.
Je besteedt meer zorg zowel aan de correcte formulering van je
gedachten als aan je lichaamstaal, je gebaren en de beelden die je
inzet. Soms leidt nauwkeurig taalgebruik tot het strikt defini€ren van
begrippen. Vooral in situaties waar juridische, ethische, morele of
wetenschappelijke aspecten op de voorgrond treden of in filosofische
gesprekken kan het strikt definiéren van je woorden een vereiste zijn.
Nauwkeurig taalgebruik betekent niet dat je voornamelijk met
definities werkt. Je kiest welk woord ‘juister’ uitdrukt wat je op dat
moment beleeft en hoe je dit helder kunt communiceren. Je kiest je
woorden erg bedachtzaam en waar nodig zal je nieuwe woorden
samenstellen die nauwkeuriger je gedachten weergeven. Je spreekt
nog trager, je luistert nog aandachtiger. Je maakt gebruik van
voorbeelden en metaforen om een ruimer beeld te schetsen.

-39 - Versie 16.5



Begrip, definitie en betekenis

Ik stel vaak vast dat we overwegend slordig zijn in ons taalgebruik en
dat we onze woordenschat erg beperken. Dat is de voedingsbodem
voor misverstanden en ruzies. Het is gewenst en handig dat wanneer
je communiceert jij en je gesprekspartner overeenkomen welke
betekenis je zult geven aan de woorden die jullie gebruiken. Dit is een
nuttig en aanvaardbaar uitgangspunt. De werkelijkheid is echter gans
anders. Misverstanden zijn schering en inslag. Het gevoel verkeerd
begrepen te worden is niemand vreemd.

De ‘officieel overeengekomen betekenis’ van een woord staat in het
woordenboek en is een sterke beperking, want je praat nooit woorden-
boekentaal, tenzij je een jurist bent.

Een woord is de woordelijke ver-taal-ing van een begrip.1¢ Je kunt elk
begrip (bv. ‘ding om op te zitten’ of ‘stoel’) immers op meerdere
manieren ver-talen = omzetten in een taal, zowel in de verschillende
woordentalen als in diverse non-verbale en beeldende talen.

Je kunt het begrip ‘stoel’ naast de hulp van het woord ‘stoel’ (in één
van de honderden woordentalen) op vele manieren helder uitdrukken
en communiceren: je kunt het tekenen, boetseren, schilderen, beeld-
houwen, uitbeelden met mime of gebaren, dansen, een foto tonen, een
film of een video afspelen, met klanken aangeven, een symbool of een
teken ontwerpen.

Welke stoel komt jou voor ogen wanneer het woord ‘stoel’ klinkt?
Krijg je het beeld van een ‘bijzondere stoel’voor ogen? Zijn alle
stoelen gewoon ‘stoel’? Hoeveel soorten ‘stoelen’zijn er en hoeveel
vormen? Het woord ‘stoel’is een categorie, een verzamelnaam voor
allerlei specifieke voorwerpen om op te zitten.

Wanneer je alle uitdrukkingswijzen samenbrengt, ga je ervaren dat het

16 In verder verloop van deze tekst zal ik omwille van de leesbaarheid de woorden
’begrip’ en ‘woord’ als gelijke behandelen en gewoon door elkaar gebruiken.

-40 - Versie 16.5



begrip ‘stoel’niet volledig wordt uitgedrukt met het woord ‘stoel’ of
evenmin alleen met een uiting in een van de andere talen. Het woord
‘stoel’ is een van de mogelijke pogingen om het begrip gestalte te
geven in de communicatie.
Je spreekt dan misschien wel met definities in je hoofd maar je leeft
niet met definities. Je woorden drukken een betekenis uit voor jou,

daarbij beleef je de woorden en je beleeft ze op je eigen manier.

Een definitie is niet hetzelfde als de betekenis die jij geeft aan
een begrip, een woord, een beeld.

De betekenis houdt verband met hoe jij een begrip, een woord
of een beeld beleeft, en dat houdt rechtstreeks verband met
je waarden, je uitgangspunten, je zingeving.

Je geeft niet één keer een betekenis aan een woord
en behoudt dit dan voor de rest van je leven, neen,

Je communicatie is een continu proces van

betekenisconstructie van de begrippen en de woorden.

Je geeft niet zomaar betekenis aan de fenomenen en
ervaringen buiten jou en in jou.
Je schrijft je in in een betekenisvol verhaal,

je geeft jezelf een plek en een rol binnen een verhaal.

Semantisch netwerken en de grondpatronen

In werkelijkheid /eef je niet met afzonderlijke woorden in je hoofd en
je hart maar met een reeks associaties, een netwerk van woorden of
een semantisch netwerk. De woorden die je uitspreekt brengen immers
tegelijkertijd (onbewust en vanzelf) andere woorden uit jouw netwerk
mee tot leven. Wanneer je bijvoorbeeld zegt: “lk wil transparantie in

-41 - Versie 16.5



deze situatie.”, breng je tevens woorden in jou (en bij de ander) tot
leven als bv.: verborgen, duister, licht, kleur, schaduw, schakeringen,
helderheid, enz. Misschien zitten in jouw semantisch-netwerk rond
‘transparantie’ ook woorden als: participatie, burgerrechten, macht,
machtsmisbruik, fraude, regelgeving, beleid, normen, normvervaging.

Dan wordt snel duidelijk dat een discussie over de ‘juist definitie’ van
een woord onvruchtbaar is. Dan sta je open voor de wijze waarop de
ander haar woorden invult en beleeft. Je aanvaardt haar invulling als
‘juist’ ... voor haar, als uitdrukking van wat er in haar leeft. Je mag
best een totaal andere invulling hebben van de woorden zoals zij die
gebruikt. Het is dan de opdracht om de invullingen naast elkaar te
leggen en te kijken hoe je elkaar kunt verrijken en tot een
overeenkomst komen.

leder woord leeft in een omgeving van gelijkaardige begrippen of
woorden die dezelfde gedachte ondersteunen of die noodzakelijk zijn
om het gebruik van een bepaald woord ’logisch’ te doen klinken.
Bepaalde woorden horen logisch bij elkaar en andere niet. Zo hoort bij
het begrip 'schuld' de begrippen onschuld, straf, boete, enz. De
woorden (en hun uitdrukking in belevingen en beelden) vormen
clusters. Ze vormen een semantisch netwerk. De samenstelling van
een semantisch netwerk wordt bepaald door het grondpatroon dat je
hanteert. Het grondpatroon geeft de specifieke kleur aan je taalgebruik
én aan de woorden die je gebruikt en worden beinvloed door je
uitgangspunten, je paradigma’s, je overtuigingen, je aannames, je
waarden, je normen, je ethische visie, je ‘waarheden’.

Wat heeft dit concreet te maken met de grondpatronen?

* De context van het semantisch netwerk waarin woorden thuishoren
als: schuld, onschuld, dader, slachtoffer, fout, zonde, straf, boete,
schade, tegenstellingen, strijd, tegenstander, vijand, oorlog, Ik, ego,

-42 - Versie 16.5



medelijden, enz. is de wereld van het lijnig grondpatroon. Er is sprake

van afzonderlijke feiten, gescheiden fenomenen, entiteiten en
identiteiten; een wereld van oorzaak-en-gevolg verbanden; vooral een
wereld van tegenstellingen (zwart—wit; waar—onwaar) en van één
waarheid, voor sommigen zelfs van dé Waarheid.

* Het begrip/woord ‘schuld’ hoort niet thuis in het netwerk waar bv.
het begrip ‘transgenerationele solidariteit’ in past; dit laatste hoort in
de wereld van het systemisch grondpatroon. Dit patroon is de context

van het semantisch netwerk waarin woorden thuishoren als: netwerk
van factoren en invloeden, patronen, logische niveaus, systeem-
analyse, open en gesloten systemen, samenstellingen, holistisch,
dynamische verbindingen, empathie, transgenerationele solidariteit of
verantwoordelijkheid over de generaties heen, de vier waarheden van
Albie Sachs.!7

» Het begrip/woord ‘schuld’ hoort al helemaal niet thuis in het netwerk
waar het begrip 'mededogen' in past.!® Bij mededogen horen
begrippen als interafhankelijkheid, geen-zelf, Leegte, non-dualiteit,
betekenisvolle afstand in verbondenheid, enz. Dit is de wereld van een
semantisch netwerk dat het lemniscatisch grondpatroon als context

heeft. Dan vertrek je vanuit een totaal andere kijk op wat jouw
‘eigenheid’ uitmaakt aangezien daar de begrippen ‘identiteit’ of ‘zelf”
louter sociale constructies zijn. Het begrip ‘waarheid’ is ook louter een
sociale constructie; hier is al helemaal geen sprake van ‘dé waarheid’.

17 Over Albie Sachs: https:/francisgastmans.wordpress.com/wp-content/uploads/
2025/03/albie_sachs_3.0.pdf

18 Over hoe ik ‘mededogen’ beschouw lees je meer in de tekst Medeleven Empathie
Mededogen die je vindt bovenaan de pagina BEELDENDE TALEN op mijn website.

-43 - Versie 16.5


https://francisgastmans.wordpress.com/wp-content/uploads/2025/03/albie_sachs_3.0.pdf
https://francisgastmans.wordpress.com/wp-content/uploads/2025/03/albie_sachs_3.0.pdf
https://francisgastmans.wordpress.com/wp-content/uploads/2025/03/albie_sachs_3.0.pdf

Betekenis, beleving en beeld

Bij het beleven van de woorden gaat het niet om de ‘waarheid’. Bij de
beleving van woorden in de verschillende talen gaat het om de
aangeleerde gevoeligheden in de cultuur waarin die talen worden
gebruikt en de wijze waarop ze worden ingezet, herkend en erkend.
Tegelijk wordt bij het gebruik van een woord de ver-beeld-ing
opgewekt, je reageer innerlijk met een beeld, door beeld-vorming.

Het communiceren met beelden is een van de oudste vormen van
communicatie, veel ouder dan de communicatie met woorden.

De woorden en uitingen die je uitzendt of ontvangt verbind je niet
alleen met een een definitie en een betekenis, maar tegelijk met een
beleving én een beeld. Afthankelijk van de context, je gesprekspartner
en je intenties zal je meer gewicht geven aan de definitie of de
betekenis van woorden dan aan de beleving of aan de beelden.

In werkelijkheid communiceer je steeds tegelijk én de betekenissen
die jij verkiest én jouw belevingen én de beelden die daarbij in jou
opkomen!

Betekenis, beleving en beeld verschijnen bij elk woord dat voor jou
belangrijk is. Deze drie aspecten zijn te onderscheiden, niet te
scheiden. Ze beinvloeden elkaar, meer nog, ze zijn interathankelijk,
d.w.z. het ene verschijnt er dankzij het andere. leder woord is immers
verbonden met ervaringen, associaties en gevoelens.

Wat te weinig wordt herkend en erkend is dat woorden steeds een
ethische kleur hebben. Woorden staan niet los van je ethische keuzes
en die houden dan weer verband met de grondpatronen.

Je krijgt meer zicht op hoe jij woorden betekenis geeft, beleeft en
verbeeldt door een woordenwolk te schrijven. Dan zet je rond het
woord dat je centraal schrijft tien woorden die voor jou de betekenis
weergeven, tien woorden die je beleving uitdrukken en tien woorden

-44 - Versie 16.5



die verwijzen naar de beelden die bij jou opkomen bij het centrale
woord. !9

Enkele concrete voorbeelden

Enkele voorbeelden om te overwegen hoe jij zou spreken.

* Je beste vriend werd ernstig gewond bij een zwaar verkeersongeval
veroorzaakt door een dronken bestuurder die in de fout ging.

(1) Spreek jij onmiddellijk in termen van individuele schuld die maar
kan ingelost worden door een gepaste straf, liefst een strenge? Richt
jij al je energie en frustratie op de dader?

(2) Spreek jij veeleer over het maatschappelijk systeem dat het
gebruik van alcohol niet tegengaat en integendeel dit sociaal blijft
bevestigen en er zelfs winst uit haalt via belastingen en waarin
dronken rijden nog steeds een mild behandeld fenomeen is?

(3) Of denk je met empathie en mededogen zowel aan de slachtoffers
als aan de betrokken bestuurder en wil je deze laatste aanspreken op
zijn volle verantwoordelijkheid waarbij je zijn individuele bijdrage
plaatst in het volledige plaatje van invloeden en verantwoordelijk-
heden?20

* De aarde warmt op en dat heeft erg drastische gevolgen, vooral voor
de landen in het zuiden.

(1) Zie je causale verbanden en is het voor jou helder dat er een
beperkt aantal oorzaken zijn die dringend en drastisch moeten worden
aangepakt? Hanteer je een aantal eenvoudige grafieken of tabellen?
Deel je de landen (en de mensen) daarbij in in ‘belangrijk’-‘minder

19 Hierover meer in de tekst Wat is een woordenwolk? die je vindt bovenaan de pagina
BEELDENDE TALEN op mijn website.

20 Qver hoe ik ‘mededogen’ beschouw lees je meer in de tekst Medeleven Empathie
Mededogen die je vindt bovenaan de pagina BEELDENDE TALEN op mijn website.

-45 - Versie 16.5



belangrijk’-‘niet-belangrijk’?

(2) Meen je dat het nodig is het hele klimaatsysteem te bekijken,
niemand met de vinger te wijzen maar die maatregelen te nemen die
op korte termijn het systeem veranderen, inclusief het gedrag van
mensen? Hanteer je beeldende talen om dit duidelijk te maken?

(3) Of denk je dat de fundamentele elementen van alle menselijke
activiteiten moeten worden genoemd omdat die de werkelijke bron
zijn van de klimaatwijzigingen (bv. hebzucht, machtsstrijd, zichzelf
als mensheid geen beperking opleggen, blind gaan voor technische
‘vooruitgang’, e.d.)? Wil je dat wordt bekeken hoe zowel op het
praktische niveau en op korte termijn, als op dat fundamentele niveau
en op lange termijn iets kan worden ondernomen?

* De vooropgestelde doelen van jouw bedrijf of organisatie werden
voor het derde jaar op rij niet gehaald, maar erger, de onderneming
dreigt failliet te gaan. Hoe spreek je als leidinggevende met je
medewerkers?

(1) Vertel jij een verhaal over oorzaken en gevolgen? Kom je met
harde cijfers en statistiecken (om je onmacht te verbergen)? Verwijs je
naar een ‘schuldige’?

(2) Vertel je een verhaal over verbanden en patronen, over open en
gesloten systemen? Vertel je over het netwerk aan elementen waarin
jullie gevangen zitten?

(3) Of vertel je een verhaal over het samen oversteken van een sterk
aanzwellende bergrivier waarbij de inbreng van iedereen noodzakelijk
is en niemand wordt achtergelaten? Vertel je een verhaal van
‘verantwoordelijk zijn’, alle verantwoordelijkheden ook voor die
aspecten die jij noch de anderen hadden voorzien en misschien zelfs
niet konden voorzien?

-46 - Versie 16.5



3. Drie grondpatronen

3.1 Het lijnig grondpatroon

‘Lijnig’ (letterlijk lineair = een lijn volgen) slaat op alle lijnige
manieren van kijken: recht-lijnig of lineair (zoals de term dagelijks
wordt gebruikt), rond-lijnig of circulair, spiraal-lijnig, zigzag-lijnig of
dialectisch, U(vorm)-lijnig, trap-lijnig of hi€rarchisch, golvend-lijnig
met bergen en dalen, of rook-lijnig (= zoals rook kringelend stijgt).
Het zijn allemaal lijnige manieren van waarnemen, denken en
ondernemen omdat je een vooraf bedachte lijn volgt. De modellen die
bij het lijnig grondpatroon horen worden allemaal getekend met een
lijn, vaak met een pijlpunt die de richting dwingend aangeeft. Je kunt
proberen de tegengestelde richting op te lopen maar dat wordt als
onmogelijk of als fout beschouwd. Je kunt bv. de seizoenen niet in
tegengestelde richting afleggen. En je kunt ze nog minder kriskras
door elkaar gebruiken naar eigen goeddunken.

Het lijnig grondpatroon is ons ‘dagelijks’ patroon. Met het lijnig
grondpatroon, spreek je over een begin, een traject of een verloop en
over een eindpunt of een nieuw begin (al of niet ver verwijderd in de
tijd). Alles wordt geboren, groeit binnen een tijdsduur (een ‘kort’ of
een ‘lang’ leven) en sterft. Soms kent het verloop een nieuw begin
zodat de cyclus van voor af aan start. Bij cyclische processen, zoals de
voorstelling van de seizoenen op een cirkel, lijkt het alsof er geen
begin en geen einde bestaan. Toch spreekt men bij iedere fase van een
begin en kent men een einde van de fase. Wanneer er sprake is van
¢én beweging, zonder fasen, zal een pijlpunt aangeven in welke
richting de beweging moet worden gevolgd.

-47 - Versie 16.5



Voor het lijnig grondpatroon is er steeds en in alles sprake van
‘oorzaken’ en ‘gevolgen’. Je zet de ontwikkelingen in een schema met
opeenvolgende stappen of fasen. Je ziet duidelijke tegenstellingen of
verschillende belangen, zelfs tegenstrijdige belangen (‘ik’ en ‘de
ander’, ‘wij’ en ’zij’).

Vanuit het lijnig perspectief ben je overtuigd dat de werkelijkheid is
zoals je die ziet. Wat je ziet ‘is’ er, anders zag je het niet. Toch? Door
dit grondpatroon zie je dat de wereld is opgebouwd uit vele elementen
en objecten die verbonden zijn via lange ketens van 'oorzaak en
gevolg’. Gebeurt er iets vreemd, dan vraag je naar de oorzaak.

Ieder object kan worden geidentificeerd aan de hand van wat je als
zijn kenmerken beschouwt; vaak unieke kenmerken. Alle fenomenen
hebben een eigen-heid. De mens heeft een ziel, een atman, een diepere
essentie, een wezenskern, een geest, een Zelf, een universeel beginsel
of alleszins een intrinsiek element. Mensen bestaan als individu, op
zichzelf, autonoom. Een mens wordt aangesproken op zijn individua-
liteit en zijn identiteit.

Met het lijnig patroon kijk je naar de mensen en de dingen, je kijkt
tegen de fenomenen aan want wat je waarneemt staat volledig buiten
jou. Jij en datgene wat je waarneemt zijn verschillende fenomenen. Jij
en de ander zijn volledig verschillend want jullie hebben immers een
unieke identiteit, een uniek bestaan en een unieke geschiedenis. Dit
geldt nog meer voor je relatie met dieren, bomen en planten.

Een belangrijk kenmerk van het lijnig grondpatroon is het verdelen
van de ervaringen en de fenomenen in ‘kenbare entiteiten’, objecten,
vakjes, hokjes. Om de fenomenen te onderzoeken en kennis te verwer-
ven zal je de waarnemingen en de informatie in behapbare stukjes
verdelen, als puzzelstukjes, en die stukjes in duidelijk afgelijnde
vakjes sorteren. Je denkt en spreekt in hokjes- of vakjes-termen. Een

-48 - Versie 16.5



‘boom’ is een herkenbaar en kenbaar voorwerp. Daardoor kan het
worden gedetermineerd, onderscheiden en onderzocht. Vaak is de
overvloed aan informatie zo groot dat het niet lukt om van alle
gecre€erde puzzel-stukjes opnieuw één puzzel te maken. Velen hebben
het zicht op de puzzel verloren. Dus dit laatste laat je dan maar.

Een aanverwant belangrijk kenmerk van het lijnig grondpatroon is:
processen omzetten in objecten, het wil alles object-iveren. Van een
proces maak je een ‘iets’. Dat heeft voordelen voor de gewone,
dagelijkse communicatie, het maakt het makkelijker om er over te
praten, maar tegelijk verbergt het de dynamische werkelijkheid en zet
het jou op een ander spoor. “Processen omvormen tot objecten is een
kunstgreep ontstaan uit de behoefte van de mens om snel en effectief
complexe ideeén over te dragen; processen zijn evenwel géén objecten
of autonome fenomenen.” 21

Als voorbeeld het begrip ‘bewustzijn’. Bewustzijn verwijst naar een
proces-dynamiek maar om dit te omschrijven en beschrijven, er over
te kunnen praten en te onderzoeken hoe de werking verloopt maak je
er hét bewustzijn van, een object. Eens je die stap hebt gezet volgen er
vragen als: Waar vind ik het bewustzijn? Je bent je niet bewust van dit
‘object-iveren’ omdat je op deze manier hebt geleerd te praten over
bv. ’het bewustzijn’. Dan geef je het grenzen en wil je het object
kunnen lokaliseren in tijd en ruimte, je wilt het een omschrijving
geven en de begrenzingen en de effecten van zijn aanwezigheid en
invloeden aanduiden. ‘Het” moet dan ergens zijn. Waar situeert zich
‘hét bewustzijn’? In de hersenen? Wat doet het? Hoe kunnen we het
manipuleren?

21 Damasio, Antonio, Het zelf wordt zich bewust. Hersenen, bewustzijn, ik. Amsterdam,
Wereldbibliotheek 2010 (A.Damasio is hoogleraar neurowetenschappen)

-49 - Versie 16.5



Voor wetenschappers vandaag zijn échte ‘feiten’ enkel ‘streng
onderzochte, wetenschappelijke feiten’ (evidence based facts).
Wetenschappelijk onderzoek gebeurt vandaag meestal door de
fenomenen steeds in kleinere stukjes op te delen. Eén element
afzonderen uit het totale proces en tot een ‘object’ maken is een
begrijpbare menselijke behoefte.

Andere processen waarmee je dit doet zijn bijvoorbeeld: onbewust
zijn, zelf, geest, ziel, ziek zijn, liefde, willen, enz. We zetten deze
processen om in in een ‘object’: hét onbewuste, hét zelf, dé geest, dé
ziel, dé ziekte, dé liefde, dé wil (al of niet vrij). Hetzelfde doe je met
het begrip ‘leven’.22

Vanuit het lijnig grondpatroon maak je de wereld vast, herhalend,
beheersbaar en voorspelbaar, niet omdat die zo is, maar omdat jij je
geruster zou voelen, veiliger, aangenamer, zekerder. Je houdt er niet
van dat alles voortdurend beweegt en dat er geen vaste punten zijn,
geen ankerpunten en geen zekerheden. De zin van ‘het leven’ en het
nut van de fenomenen en wat we er mee doen, schuilt in het beheersen
van de dingen. De mens meent de beheerser te zijn van de natuurlijke
fenomenen.

Via stapsgewijs en consequent denken met kleine afzonderlijke ‘denk-
bouwblokjes’ leg je met het lijnig patroon de waarheid vast, voor
sommigen dé Waarheid. Iets is of waar of onwaar, punt.

Je denkt in of-of of in en-en termen maar alleszins in dualiteiten. Dit
uit zich op moreel vlak door begrippen als ‘vriend’ of ‘vijand’, *goed’
of ‘slecht’, ‘schuld’ of ‘onschuld’, ‘beloning’ of ‘straf’, enz. Er is geen
middenpositie. Met het lijnig grondpatroon ben je steeds bezig de
mensen en de ervaring te beoordelen en te veroordelen.

Je gebruikt woorden en een taal die jezelf bevestigen als ‘weter’, je

22 Hierover meer in 3.3 Het lemniscatisch grondpatroon

-50 - Versie 16.5



‘weet’ het ook al twijfel je soms, ook dat ‘weet’ je. Je hanteert zeer
vaak een taal die getuigt van strijd (innerlijke strijd of strijd met een
ander) en je gebruikt vaak de metafoor van strijd of die van de krijger.
We zijn allemaal opgegroeid met het lijnige grondpatroon. Het is het
perspectief dat de mens tienduizenden jaren geleden ontwikkelde om
te kunnen overleven. Vandaag is het merendeel van ons gedrag nog
steeds overlevingsgedrag. In een consumptiemaatschappij is consume-
ren doorgeschoten overlevingsgedrag.

Is er een probleem? Voor het lijnig patroon is het eenvoudig: de
‘feiten’ zijn de dingen die je waarneemt of registreert, een ‘probleem’
is een niet gewenste of gevaarlijke situatie, wanneer je de oorzaak
vindt en die wegneemt, is het probleem opgelost. Een probleem
oplossen vereist enkel een doorgedreven techniek die systematisch
wordt toegepast, volgens een plan en volgens een strikte norm.

3.1b Het lijnig-sacrale grondpatroon, een variant

Het lijnig-sacrale grondpatroon is een variant van het lijnig grond-
patroon. Het heeft dus alle kenmerken van het lijnig grondpatroon
plus iets extra: het patroon is gekleurd met sacrale elementen in
waarnemen, denken, handelen en taal. Sacrale elementen maken dan
deel uit van de ‘feiten’ en vormen de bouwstenen van de lijnig-sacrale
gedachtengang. Het is sacraal omdat met ‘feiten’ wordt verwezen naar
een wereld buiten de waarneembare. Vanuit het [lijnig-sacrale
perspectief zijn de fenomenen niet wat je uiterlijk waarneemt. A is niet
zomaar A en alleen maar A, B is niet zomaar B en alleen maar B. De
oorzakelijke band tussen A en B kan plots worden doorbroken en
vervangen door een oorzakelijke band tussen A en ‘iets geestelijk',
d.w.z. met een eenheid uit een totaal andere kennis-categorie. Er zijn

-51- Versie 16.5



dan niet-onmiddellijk-waarneembare factoren die een belangrijke,
zelfs beslissende rol spelen in het verschijnen van en de interacties
tussen de fenomenen. Het sacraal denken verwijst naar dynamieken
die vaak haaks staan op het materi€le denken en de daar bekende
wetmatigheden. Voor het sacraal denken zijn die 'krachten' échte
feiten, waarneembare fenomenen. Het sacraal denken neemt 'krachten'
waar die de wetmatigheden kunnen vervormen die het materieel-
wetenschappelijk denken als vaststaand beschouwt. Er is sprake van
het bovennatuurlijke, een meta-fysische wereld die niet hoeft te
voldoen aan de wetten van de fysica.
Het ‘sacrale’ houdt sterk verband met de zoektocht naar zingeving,
met hoe je zin zoekt, vindt of geeft aan je leven. Het is verbonden met
willen begrijpen, met het beheersen van de 'levenstwijfel' en met de
behoefte aan een zinvolle bestendigheid van de identiteit: "Wie ben
ik?", " Wat doe ik hier?", “Wat is mijn levensopdracht?", "Waarom
zijn de dingen zoals ze zijn? Waarom moet dit gebeuren?”. Je bevrijdt
jezelf van de norm dat wat voor jou zin geeft wetenschappelijk correct
moet zijn of gebaseerd moet zijn op streng onderzochte feiten
(evidence based facts). ‘Persoonlijke feiten’ mogen bij zingeving een
grote rol spelen.
Zeer veel mensen, organisaties en religies maken echter de fout om
hun zingeving (Waarom is dit zo?) gelijk te stellen met een verklaring
(Waardoor is dit zo?) van de fenomenen.
Verklaren betekent dat je een antwoord zoekt op de vraag waardoor
iets gebeurt, hoe iets werkt, wat de oorzaken zouden kunnen zijn, hoe
al datgene wat je waarneemt samenhangt, waardoor de dingen
samenhangen en welk effect bepaalde handelingen en acties hebben.
Een verklaring, een interpretatie of een theorie helpt je om zicht te

krijgen op hoe (voor jou) de feiten werken en hoe niet, waardoor iets
verschijnt of niet, waardoor iets effect heeft en welk effect of geen

-52 - Versie 16.5



effect. Je kunt dan beter situaties voorzien en gefundeerde
voorspellingen en scenario’s maken. Met je verklaringen en theorieén
geef je jouw werkelijkheid vorm. Een verklaring bevestigt het
perspectief van waaruit jij de fenomenen en gebeurtenissen bekijkt en
benoemt. Het toont jouw visie, overtuigingen en paradigmas.

Zin en betekenis geven zoekt een antwoord op de vraag waarom iets
gebeurt, welke zin en betekenis het heeft dat dit gebeurt, net nu, op
déze manier, voor jou, binnen déze context. Betekenis en zin geven kan
enkel binnen een relatie, het is een relationele actie geen rationele!
Fenomenen op zich hebben geen zin. Opdat iets een zin en een
betekenis kan hebben, dient er een relatie te zijn, dien je een
persoonlijke relatie aan te gaan. We willen allemaal dat onze
ervaringen en gevoelens betekenis hebben. We willen ze als zinvol
beleven en interpreteren. Met het geven van een betekenis, geven we
tevens een bepaalde waarde aan de feiten en gebeurtenissen.
Betekenis en zin geven is iets waarderen. Wat gebeurt, gebeurt niet
zomaar, menen velen: “Toeval bestaat niet!”

Inzichten en betekenissen worden doorgegeven via verhalen, niet door
een lijst met wetenschappelijke ‘feiten’. Zin en betekenis geven
gebeurt niet door het opsommen van feiten en ze te verklaren maar
door het verhaal te vertellen dat uitdrukt hoe belangrijk de feiten zijn
voor jou, voor haar, voor jullie, voor je gemeenschap en hoeveel
waarde je hecht aan wat gebeurt.

Het sacrale zit zo verweven met zingeving - en omgekeerd - dat alle
mensen bij die zoektocht wel ergens sacrale elementen gebruiken in
hun waarnemen, denken en handelen. Het sacrale is verbonden met
het omgaan met een gevoel van onmacht en de wens om wat meer
macht en meer vat te krijgen op het leven.

Om het lijnig-sacrale perspectief te ondersteunen gebruik je de sacrale
taal: woorden krijgen een dubbel-zinnige invulling, er worden vaker
containerbegrippen gebruikt - bv. ’energie-velden’ - waarvan wordt
verondersteld dat die allerlei ‘krachten’ inhouden. Voor veel mensen is
de wereld waarin zij leven bezield. Het ‘universum’ of de ‘donkere

-53- Versie 16.5



materie’ is vol met ‘zielekracht’. Het sacrale toont zich en is zichtbaar
via rituelen en sacrale handelingen. Dat zijn handelingen die meer
uitdrukken dan het louter volbrengen van de gebaren. Woorden en
voorwerpen hebben op zichzelf een 'sacrale kracht’. Rituelen worden
overal ter wereld gebruikt in het dagelijks leven, soms verbonden met
een religie maar even vaak los daarvan. ledere vlag is voor wie er
achter loopt sacraal. Wie voert er niet dagelijks een ritueel uit, herhaalt
een spreuk of een mantra? Hoeveel sporters, managers en filmsterren
voeren ‘vreemde’ rituelen uit? Hoeveel politici spreken over ‘kwade
machten’? Wie spreekt er van ‘het Kwaad’ in de wereld? Wie bezit
een uniek voorwerp dat anderen niet zomaar mogen aanraken? In
welke auto hangt een voorwerp om geluk te brengen? Zie de
voetballer die de grond met de hand aanraakt als hij het terrein
oploopt of naar ‘boven’ kijkt als hij heeft gescoord. Er is de kok die
overtuigd is dat zijn messen op een welbepaalde volgorde moeten
liggen wil hij geen ongelukken beleven. Vergis je niet, 'geloof' en
'bijgeloof’ zijn identiek! Het begrip 'bijgeloof' is een uitvinding van
hen die beweren het 'ware geloof' te bezitten, zowel religieus gein-
spireerde als atheistische wetenschappers.

-54 - Versie 16.5



Het lijnig grondpatroon uitbeelden

Ik herhaal het toch maar even: een tekening, een beeld, een voor-
stelling, een representatie, een symbool, een illustratie, enz. zijn
allemaal didactische, educatieve middelen, ze zijn niet de werkelijk-
heid! Een beeld is een sterke vereenvoudiging, ’afwijkingen’ of
‘vitzonderingen’ worden niet meegerekend, men heeft het over
‘gemiddelden’. Geen enkel beeld geeft de werkelijkheid weer! Een
beeld is een louter een communicatiemiddel. Je kunt voor eenzelfde
proces meerdere beelden maken en omgekeerd kan hetzelfde beeld
dienst doen voor verschillende visies. Bij ieder beeld hoort een
verhaal. Hieronder enkele basisvormen waarin het lijnig grondpatroon
wordt weergegeven. Je vindt ze terug in alle mogelijke vormen en
combinaties, in alle mogelijke theorieén. Ze beelden allemaal het
lijnig denken uit.

A O
==

5?

-55- Versie 16.5



Lineair, circulair, spiraalsgewijs, ... allemaal lijnig!

Om het lijnig aspect van lineair, circulair en spiraalsgewijs duidelijker
te maken neem ik het voorbeeld van de seizoenen. Eerst zet ik een
aantal tekeningen onder elkaar, daarna geef ik meer uitleg.

(7]

i Lente 1 Zomer , Herfst | Winter | Lente 1 Zomer 1
; ; ; ; ; ; ;
| | | | | | |

Zomer Zomer

Winter Winter

. Lente

Winter

Herfst Zomer

Winter

Winter

(6]

Lente Zomer Herfst Winter Lente Zomer Her

© Francis Gastmans - 11/2020

-56 - Versie 16.5



() Het cerste beeld vertelt ons dat de seizoenen elkaar opvolgen in
een strikte volgorde. Zoals het hier wordt getekend lijkt het dat de
seizoenen alle vier even lang duren. De seizoenen volgen elkaar op
in een rechte lijn want de tijd verloopt rechtlijnig, ook al is er
sprake van herhaling. Dit beeld geeft ook aan dat een nieuwe lente
niet noodzakelijk gelijk is aan een vorige lente. Deze voorstelling
laat wel toe om de zaak aan te passen en de afstanden te variéren:
bv. een kortere zomer of een langere winter.

[N

ILente IZorner IHerfst IWinter |Lente Fomer
|

(@ De golvende lijn vertelt het verhaal van een proces waarbij licht en
warmte toenemen en afnemen tijdens het verloop. Het proces van
de seizoenen is geen eenvormig, rechtlijnig gebeuren ook al
verloopt de golfbeweging in de rechtlijnige tijd. De golfbeweging
vertelt over de dynamiek die de seizoenen teweeg brengen. Dit
verhaal sluit aan bij de dynamiek die je bij verschillende processen
in de natuur kunt waarnemen (in het gedrag van dieren en planten).

(&) De cirkel is een klassicke manier om herhaling weer te geven. De
seizoenen worden opnieuw afgebeeld alsof ze alle vier even lang
zijn. Het beeld van de cirkel geeft aan dat de volgende lente gelijkt
op de vorige lente. De cirkel suggereert dat de tijd ‘anders’ zou
verlopen, circulair, maar dat woord wekt slechts schijn, de tijd
verloopt nog steeds lijnig, gedwongen, in één richting. De cirkel
met pijlen is steeds symbool voor de chrono(s)logische-tijd (zoals
onze uurwerken).

(&) De vierde voorstelling vertelt over de ontwikkeling van de seizoe-
nen als ‘de tocht van de zon’. In dit verhaal is de zon het hoofd-
personage. Vooral in het noorden van de wereld waar de zon voor

-57 - Versie 16.5



enkele maanden ‘verdwijnt’ en later terug zal opstaan, is dit beeld
populair. Je vindt dit beeld ook terug bv. bij de Tocht van de Held,
de U-theorie, de fasen van het rouwen, enz.

Het zal je opvallen dat dit vierde beeld een stukje is van het tweede
beeld. Het is één segment van een doorlopende beweging.

(&) De spiraal is een variatie op het beeld van de cirkel. Het vertelt
duidelijker het verhaal van een herhaling die niet louter een
kopiéren is. Er is sprake van vooruitgang in de tijd, van opbouw,
van groei. Opnieuw, het is niet omdat het in de vorm van een
spiraal wordt getekend dat de tijd niet lijnig verloopt, chrono(s)-
logisch. De tijd en de processen verlopen ook in dit beeld slechts in
één richting.

(&) Het zesde beeld heb ik zelf gecreerd. Het vertelt het verhaal dat
het totale proces vier deelprocessen heeft met eigen elementen die
steeds aanwezig zijn en elkaar beinvloeden. Op ieder moment zijn
er natuurelementen die op de voorgrond staan en andere die minder
zichtbaar verlopen, op achtergrond of onder de grond. Een goed
waarnemer ziet bv. in de winter de lente-elementen en zelfs enkele
zomer-elementen. De natuur leeft en beweegt nooit met enkel de
elementen van één seizoen. Dat is een kunstmatige ordening van de
lijnig denkende mens die graag processen tot objecten maakt en die
in vakjes stopt. Dat is zeer handig omdat je dan geen rekening
moet houden met de verschillende variaties. Dit eng lijnig kijken
naar de natuur is echter mede-oorzaak van de ‘afbrekende’ manier
waarop we omgaan met de natuur. We hebben dan geen oog voor
het totale systeem en hoe ieder element daar een rol in speelt.
Vergis je niet, ook het zesde model is een lijnig model!

-58 - Versie 16.5



Het begrip ‘tijd”

Alle lijnige voorstellingen en theorieén houden vast aan de chrono(s)-
logische tijd. Alle lijnige beelden hebben een pijl (of veronderstellen
die) die de richting aangeeft waarin het proces verloopt. Je kunt niet
een willekeurige richting inslaan of de volgorde veranderen. In
sommige theorieén kan je je omdraaien en (even) in de tegen-
overgestelde richting lopen. Je blijft echter op dezelfde lijn lopen.

De klassieke visie op tijd is de chronologische tijd, de Chronos-tijd.
Chronos is een figuur uit de Griekse mythologie. Hij staat voor de
meetbare tijd, de klok-tijd. De tijd waarin we van activiteit naar
activiteit gaan; de tijd waarin we doel- en resultaatgericht tewerk
gaan; de tijd waarin we altijd tijd tekort komen en waarvan we zeggen
dat we ‘tijd verliezen’ (alsof we tijd bezitten). Deze tijd kunnen we
uitbeelden op een rechte lijn maar ook op een cirkel, (zoals onze
uurwerken) of met een zonnewijzer aan de muur of op de grond. De
Chronos-tijd is een aspect van het lijnig grondpatroon!

Daarnaast is er de minder bekende Kairos-tijd. Dan wordt een cirkel
zonder pijlen gebruikt, als een symbool, niet als een tekening! In de
zen tekent men zo’n cirkel vaak niet gesloten. Dan spreekt men niet
meer van een lijnig verloop (rechtlijnig of circulair uitgebeeld) maar
van ‘de beleving in het moment’. Dan is er geen ‘begin’, geen
‘verloop’ en geen ‘einde’ meer; dan stap je over op het lemniscatisch
grondpatroon. Kairos is de jongste zoon van Zeus. Bij Kairos gaat het
om de innerlijke nu-beleving. Het gaat om het vatten van het moment
in het moment. Hiervoor is aandacht, rust en concentratie nodig én
tegelijk het loslaten van de chronologische ‘tijd’. Want Kairos heeft
geen strikt meetbare duur. Het ‘nu’ kan je beleven in een seconde of in
een minuut, maar uren beleving kunnen eveneens een ‘nu-beleving’
geven (bv. tijdens een meditatiec of wanneer je helemaal opgeslorpt

-59 - Versie 16.5



wordt door een activiteit of bij de vraag hoe lang een droom duurde).
Indien je hier toch het woordje ‘tijd’ wilt gebruiken zou je dit de
Kairos-tijd of de ‘tussentijd’ kunnen noemen.

De Kairos-tijd circulair noemen is duidelijk fout want circulair

(cirkel-lijnig) en lineair (vecht-lijnig) zijn beiden lijnige vormen van

de Chronos-tijd!
De chronologische tijd wordt klassiek opgevat als een ononderbroken
doorlopende beweging aan een zelfde, meetbare snelheid in één
richting. De mens wil alles kunnen lokaliseren en het een plaats
kunnen geven in ‘ruimte’ en in ‘tijd’. In de astrofysica is de ‘vierde
dimensie’ de ruimte-tijd. Een verloop van tijd is tegelijk een
veranderde positie in de ruimte. Bij ruimte-tijd is er sprake van
positie, duur, snelheid en versnelling. Het blijft echter wel de
chronologische tijd. Dit is de ‘tijd’ zoals de exacte wetenschappen die
gebruikt. Onderzoek via quantumfysica stelt dit in vraag.
Bij de waarneming en de beleving van ‘tijd’ door de mens gaat het
echter om beweging, de innerlijke beweging - de Kairos-tijd - waarbij
positie, duur, snelheid en versnelling slechts een beperkt aantal
elementen zijn. Bij beweging is er daarnaast immers sprake van
richtingen, kracht of energie, ritme, intervallen, vertraging, tempo,
breuken, momenten van stilstand (stilte). Dit is de ‘ruimtelijke nu-tijd’
waarmee bv. de muziek en de dans werkt.

-60 - Versie 16.5



3.2. Het systemisch grondpatroon

Vanuit het systemisch grondpatroon zie je dat een reeks waar-
nemingen een patroon vormen, dat ze onzichtbaar met elkaar
verbonden zijn en wel zo dat ze samen één systeem vormen. Elk
fenomeen is op zich een systeem en tegelijk onderdeel van een groter
systeem. Met dit perspectief ga je op zoek naar vaststellingen en
‘feiten’ die zich betekenisvol herhalen, naar gegevens die patronen
vormen. Je tracht het systeem te zien die de fenomenen samen cre€ren
en in stand houden, hoe de fenomenen op dit moment en op déze
plaats een geheel vormen. Je ziet dat er vele mogelijke oorzaken en
gevolgen zijn, die tegelijkertijd werken en elkaar beinvloeden. Alle
elementen zijn met elkaar verbonden in een netwerk van wederzijdse
beinvloeding. Naast lijnig-oorzakelijke verbanden en invloeden speelt
in de beleving contingentie, synchroniciteit en serendipiteit een rol.
Daarenboven heeft de context daarbij een bepalende invloed.

‘Contingentie’ is het idee dat iets dat bestaat of gebeurt ook anders
had kunnen zijn. Het verwijst naar gebeurtenissen of verschijnselen
die niet noodzakelijk zijn, maar afhankelijk van omstandigheden en
factoren en daardoor dus ook anders hadden kunnen verlopen. Het is
het tegenovergestelde van noodzakelijkheid.

Van ‘synchroniciteit’ (letterlijk: gelijktijdigheid) is sprake wanneer
twee of meer gebeurtenissen min of meer tegelijkertijd optreden in een
voor de betrokkene zinvol verband, dat niet noodzakelijk als causaal
wordt ervaren.

‘Serendipiteit’is het vinden van iets onverwachts en bruikbaars,
terwijl de vinder op zoek was naar iets totaal anders.

Een systeem is er niet omdat je vele factoren of elementen kunt waar-
nemen maar door de relaties en de dynamiek tussen de elementen. De
verbindingen zijn de essentie; hoe de elementen verbonden zijn; wat
er bij de verbindingen gebeurt; hoeveel energie er loopt tussen de

-61- Versie 16.5



elementen; welke effecten er verschijnen door de dynamiek tussen de
elementen; welke bewegingen zich herhalen; enz.
Er is geen sprake van een ‘team’ omdat er verschillende teamleden
zijn maar door de manier waarop de leden samen ‘spelen’. Het begrip
‘team’slaat op de soort dynamiek die de leden ontwikkelen. Daardoor
heb je verschillende soorten teams.
Fenomenen worden een systeem door elkaar te beinvloeden maar
worden op hun beurt door het geheel, door het systeem beinvloed. Er
gaat een invloed uit van de wijze waarop een systeem 'dit systeem' is.
leder fenomeen dat we waarnemen vormt een verbinding en een
interactic met andere fenomenen en is zo onderdeel van een groter
dynamisch systeem. Een bos is een systeem. De mensen en het bos
vormen een systeem. De mensen, de natuur, de aarde, de planeten, de
zon, de sterren, ... alle hemellichamen samen vormen een zeer groot
systeem. Een groep mensen, een organisatie of een bedrijf vormt een
systeem. Mensen die met elkaar communiceren zetten van bij de start
een systeem op, hun communicatie-systeem.
Binnen een systeem is er sprake van gemeenschappelijke belangen
naast afzonderlijke of individuele belangen. Vanuit het systemisch
grondpatroon behouden alle mensen, dieren en fenomenen wel een
‘eigenheid’ en een ‘identiteit’ (zoals bij het lijnig grondpatroon). Je
bent als mens een onafhankelijk wezen én je bent onderdeel van
meerdere systemen. Je bent met andere mensen en met de natuur
verbonden via de systemen waar jij deel van uitmaakt. Jouw persoon-
lijk systeem is uniek al is het verbonden in een groter systeem met het
persoonlijk systeem van anderen. Systemen worden willekeurig afge-
bakend, het zijn menselijke constructies van wat mensen waarnemen
als betekenisvolle samenhangen. Systemen overlappen elkaar en
kleine systemen zijn deel van grotere systemen. Er zijn ‘open
systemen’ waar beinvloeding van externe elementen mogelijk is en

-62 - Versie 16.5



‘gesloten systemen’ waar externe invloeden zoveel mogelijk worden
uitgesloten.

Vanuit het systemisch perspectief zijn ‘feiten’ zowel de afzonderlijke
waarnemingen of gegevens als het patroon dat ze samen vormen. Een
afzonderlijk ‘feit’ is een systeem en een systeem wordt als een ‘feit’
beschouwd.

Voor het systemisch grondpatroon vormen onze gedachten een
systeem. We denken in systemen niet in afzonderlijke blokjes
gedachten. Dit betekent dat iedere gedachte deel uitmaakt van een
netwerk aan gedachten, een netwerk dat een samenhang vertoont. De
draden van het netwerk zijn in dit geval je uitgangspunten en
paradigma's die op dat ogenblik - bij het denken rond een actueel
thema - voor jou belangrijk zijn.

Een ‘probleem’ is een verstoring van een systeem en dat los je op door
een element in de dynamiek te veranderen. Indien je één betekenisvol
element in het systeem wijzigt zal het systeem als geheel zich
onmiddellijk aanpassen en anders gaan functioneren.

Bij een systemische benadering van het leven laat je los dat je de
grond van de zaak kunt controleren. Als mens kunnen we wel
systemen beinvloeden en daardoor de beweging van een systeem in
¢én richting sterker maken dan in een andere, maar we kunnen niet Aet
systeem als geheel in é&n richting sturen. Wij houden niet het stuur
van de ontwikkeling van het leven of van het klimaat vast!

In 2015 werd vastgesteld dat het klimaat op aarde bestendig met 1
graad is gestegen. Het is essentieel om de opwarming niet voorbij de
2 graden laten oplopen omdat vanaf die temperatuur binnen het
systeem zichzelf versterkende processen starten (feedback-lussen) die
de temperatuur nog zal opdrijven.

In menselijke relaties doet zich hetzelfde voor: we denken, voelen,
communiceren en handelen vanuit patronen; onze patronen activeren

-63 - Versie 16.5



bepaalde patronen bij de ander; op een gegeven moment ontstaat er
binnen een relatie een zichzelf versterkend meta-patroon en zo een
overkoepelend systeem vormt, een meer opbouwend of een meer
onproductief of een meer toxisch systeem of zelfs een destructief
systeem.

Systemisch denken ontstond wellicht drieduizend jaar geleden op
verschillende plaatsen in de wereld. Bekend is de regio Gandhara
(Noord-Pakistan/Noord-India/Zuidwest-China). Dat was een kruispunt
van wegen op de zijderoute waar veel culturen elkaar ontmoetten.
Honderden jaren voor onze jaartelling waren daar vertalers aan het
werk die teksten uit Griekenland, Iran, Pakistan, India en China
vertaalden naar elkaar vertaalden. In deze regio ontmoetten de Griekse
filosofie?3, het Iraanse denken (Zarathustra), het Chinese denken (het
Confucianisme en het taoisme), de Indische filosofieén en de
boeddhistische scholen elkaar. Om goed te kunnen vertalen gebruikten
de vertalers hun inzichten in de verschillende taal- en cultuur-
systemen.

Begin 20ste eeuw kwam systeemdenken op in het Westen in
verschillende wetenschappen: biologie, sociologie, psychologie en
economie.?4 Systeemdenken ziet men in het Westen als een manier om
de complexiteit van de werkelijkheid te vatten, te begrijpen en te
beheersen.

23 Alexander De Grote (356 - 323 BCE) heeft in 326 BCE de Indusvallei veroverd. Hij
had naast soldaten ook kunstenaars, architecten, filosofen en wetenschappers in zijn
troepen. Toen men in de eerste eeuwen de Boeddha als persoon ging afbeelden,
deed men hem een Grieks gewaad aan. Dat wordt de Gandhara-stijl genoemd.

24 Systemisch denken of systeemdenken kreeg in het Westen aandacht vanaf 1945 via
de artikels over General Systems Theory van de bioloog Ludwig von Bertalanffy.
Voor de geschiedenis: https://nl.wikipedia.org/wiki/Systeemtheorie

-64 - Versie 16.5


https://nl.wikipedia.org/wiki/Systeemtheorie

Hoe het systemisch grondpatroon uitbeelden?

Voorstellingen van systemen zijn de tekeningen van netwerken,

spinnenwebben, e.d.

Toch blijven die vaak nog tweedimensionaal, gepresenteerd in een plat
vlak. Opgelet, met het tweedimensionale vlak komt het lijnig
grondpatroon weer om de hoek kijken.

Misschien kan het werk van kunstenaars je inspireren. Zij zijn vaker
bezig met de dynamiek die dingen samenbrengt, met onderlinge
verbindingen, met ‘onzichtbare invloeden’, met terugkoppelingen, e.d.
Je hebt sowieso de beeldende talen nodig om het systemische te
kunnen uitbeelden.

-65- Versie 16.5



Kan de Argentijnse kunstenaar Tomas Saraceno je inspireren?

Galaxies Forming along Filaments, like Droplets along the Strands of

on clouds (Air-Port-City), 2008
Towada Art Center, Japan

- 66 - Versie 16.5


https://studiotomassaraceno.org/

Of de Japanse Chiharu Shiota?
The crossing, 2018

Me Somewhere Else
Brussel, 2018

- 67 - Versie 16.5


https://www.chiharu-shiota.com/top

3.3. Het lemniscatisch grondpatroon

Vanuit het [emniscatisch grondpatroon bekijk je de werkelijkheid op
hetzelfde ogenblik van buiten af en van binnen uit. Je ziet datgene wat
binnen 'binnen' maakt tegelijk met datgene wat buiten 'buiten’ maakt.
Je bekijkt zowel de mensen, de dieren, de planten, de bergen en de
rivieren en al hun interacties als een doorlopend proces van zich
samenstellende verbindingen, een proces dat niet lijnig verloopt. De
beweging en de interacties bewegen immers tegelijkertijd in vele
richtingen (zoals bv. de verbindingen in onze hersenen).

Alles is steeds ‘onder constructie’ via de stroom van interathankelijke
en interactieve conditioneringen en invloeden. Op ieder ogenblik
verschijnt wat er verschijnt, punt. En wat verschijnt, verschijnt
doordat de andere fenomenen verschijnen. Er is geen sprake van een
‘opeenvolging’ of een strikte oorzaak—gevolg relatie. Dit laatste is er
alleen wanneer je een enkel puzzelstukje uit de hele puzzel afzondert.
Er is geen ‘bouwplan’, geen ‘universele strategie’ of iets dergelijks.
Voor het lemniscatisch patroon is er nooit een identieke herhaling. Je
denkt in een voortdurend dynamisch creérend en verbindend
processen die in alle richtingen gaan, tegelijkertijd. Er is geen lijnig
verlopende tijd, geen Chronos-tijd (lineair of circulair). Als
benadering zou je de Kairos-tijd kunnen beleven, maar in
werkelijkheid bestaat ‘tijd’ niet, tijd is één van de vele menselijke
conceptuele constructies om de fenomenen te kunnen verklaren.

Het interactief en interathankelijk proces kent geen begin. leder
‘detail’ is een deel van een beweging die reeds miljarden jaren bezig
is. Er is evenmin geen einde; alles zal verder gaan zonder dat we
weten wanneer het ooit écht zou eindigen, als het al eindigt.

Wanneer, concreet, iets voor jou ophoudt, stopt dat niet omdat de

- 68 - Versie 16.5



beweging gestopt is maar omdat jij kiest om hier (even) halt te houden
of een punt te zetten. In werkelijkheid gaat de beweging verder. Vanuit
praktische en conventionele oogpunten (en het /ijnig patroon) geef je
aan een actie of een gebeurtenis een zelf gekozen of overeengekomen
begin en een zelf gekozen of overeengekomen einde. Wat geldt voor
het aspect ‘tijd’ geldt eveneens voor de ‘ruimte’. Voor het gemak van
de communicatie en van het wetenschappelijk onderzoek delen we de
werkelijkheid in in 'een begrensde ruimte' met 'ruimtelijk begrensde
voorwerpen'.

Niets bestaat op zich, niets heeft een ‘eigenheid’ op zich, er is geen
persoonlijke onathankelijke ‘kern’, geen on-athankelijk ‘zelf’. ‘Zelf’
is een dynamisch, nooit eindigend proces, dus niet als een ‘iets’, geen
object maar een voortdurende beweging van vormen en omvormen.
De ervaring ‘zelf” groeit en ontwikkelt zich van bij je geboorte tot aan
je dood. ‘Zelf” is een nu-gebeuren, niet iets uit het verleden of iets van
de toekomst. Er is geen bestendigheid, of toch wel, de bestendigheid
van de verandering. Wanneer je praat over ‘hét zelf” heb je dit proces
tot een object gemaakt (onderinvloed van het /ijnig grondpatroon).
Vanuit lemniscatische perspectief besef je dat al je waarnemingen,
gedachten en uitdrukkingen menselijk zijn en per definitie beperkt én
conventioneel. Je weet dat datgene wat je ‘werkelijkheid’ noemt, iets
is dat jij zelf creéert, zelf conceptualiseert, op ieder moment, vanuit
een aangeleerd en cultureel bepaald model. Je weet dat alle talen die je
‘spreekt’ (verbale, non-verbale, beeldende talen) steeds menselijke
talen zijn.

Een on-afhankelijke werkelijkheid bestaat niet. Wat je ‘dé Werkelijk-
heid’ zou kunnen noemen kan de mens sowieso helemaal niet vatten.
Het is een grote pretentie te beweren dat je vanuit een niet-mens-zijn
standpunt naar de fenomenen zou kunnen kijken. Er bestaat voor een

-69 - Versie 16.5



mens enkel de ‘mensen-werkelijkheid’, de werkelijkheid zoals de
mens die construeert. Alle levende wezens beleven en construeren hun
specifiecke werkelijkheid die ze uitdrukken via hun eigen communi-
catiemiddelen.

Dieren kennen het begrip ‘gevaar’en ‘vijand’ ook al hanteren ze geen
woordentaal om dat uit te drukken, toch weten ze zeer goed wanneer
‘gevaar’ of vijand’in de buurt is. Ze kunnen dit helder met elkaar
communiceren, niet alleen onder soortgenoten maar ook tussen bv.
vogels en zoogdieren.

Bewustzijn zijn processen; er is geen sprake van ‘het’ bewustzijn
(alsof het een te onderzoeken object zou zijn). Deze processen
lokaliseren in de hersenen is een voor-onderstelling, geen ‘multi-
disciplinair streng onderzocht feit’! Het is een kenmerk van het lijnig
grondpatroon om processen te ‘objectiveren’ = tot een object te
maken.

“Emoties, gevoelens, bewustzijn, zelf en autobiografisch zelf zijn
processen, interafhankelijke processen, geen ‘dingen’. De ontwikke-
ling daarvan startte bij het eerste leven op aarde, bij de eerste
neuronen. Een autobiografisch zelf ontwikkelde als laatste bij de mens
en bestaat niet buiten deze ontwikkelingsstroom.?3

Deze processen omvormen tot objecten is een kunstgreep ontstaan uit
de behoefte van de ‘moderne mens’ om snel en effectief complexe
ideeén over te dragen, processen zijn evenwel géén objecten of
autonome fenomenen. 26

Je kunt wel van deelaspecten of bepaalde uitingen van bewustzijns-
processen aangeven waar in de hersenen er veel of weinig activiteit
waar te nemen is. Het is nuttig om deelaspecten van bewustzijn in de

25 De neuronen in onze hersenen hebben dezelfde vorm en kenmerken als de eerste
neuron die honderden miljoenen jaren geleden verscheen in de kwallen!

26 Damasio, Antonio, Het zelf wordt zich bewust. Hersenen, bewustzijn, ik. Amsterdam,
Wereldbibliotheek 2010 (A.Damasio is hoogleraar neurowetenschappen)

-70- Versie 16.5



hersenen te zoeken omdat het resultaat bij een medische ingreep daar
duidelijk en concreet is. Daaruit concluderen dat bewustzijn processen
zijn die uitsluitend in de hersenen plaatsvinden is echter meer dan kort
door de bocht. Zo is er geen plaats gevonden waar herinneringen
worden opgeslagen! Waar halen we onze oudste herinneringen
vandaan?
Voor het lemniscatisch grondpatroon is ‘leven’ een dynamisch, inter-
afthankelijk, niet eindigend proces, dat zich uitstrekt in alle richtingen.
Alle levende wezens maken gelijk deel uit van die dynamiek en
transformeren voortdurend. Het gaat om een doorlopend proces dat
nooit is begonnen en nooit zal eindigen. Er hebben voortdurend
transformaties plaats en in werkelijkheid wordt geen enkel levend
wezen ‘geboren’ of ‘sterft’. ‘Leven’ eindigt niet met ‘de dood’. Leven’
kan je niet bezitten het gaat om onpersoonlijke en alles-omvattende
processen.
‘Hét leven’, een creatie van het lijnig grondpatroon, eindigt wél, met
de dood, want je hebt het proces ‘leven’tot een object gemaakt.
Objecten zijn menselijke producten en hebben sowieso een begin en
een einde. Het wordt nog strakker eindig wanneer je het hebt over
‘mijn leven’ of ‘haar leven’. Je beweert dan dat je leven ‘bezit’. En ja,
jouw leven’ eindigt, met de dood? met de laatste herinnering? Of
geloof je in een fysieke reincarnatie of in een sacraal ‘hoger leven’?
Met het lemniscatisch grondpatroon beleef je dat alles interafthanke-
lijk en interactief verweven is. Bijvoorbeeld: hier en nu aanwezig zijn,
de fenomenen nu waarnemen, de gegevens ‘feiten’ noemen, ze binnen
een verklaringskader plaatsen, ze voor waar nemen, ze een waarde en
betekenis geven, ze inzetten als basis voor je handelen én de context
waarbinnen je dit doet, ... dit alles is zo met elkaar verbonden dat deze
elementen elkaar doen verschijnen.
Je bent steeds binnenstaander (geen buitenstaander) met alles wat je

-71- Versie 16.5



waarneemt want er is een interafthankelijke verbondenheid tussen a) jij
zoals je op dit moment aanwezig bent, b) datgene wat je waarneemt,
c) de actie van het waarnemen en hoe je waarneemt, d) de
waarnemingsorganen of waarnemingstechnieken die je inzet en e) de
context. Er is geen ‘ik’ hier en de ‘ander’ of dat ‘object’ daar. Je bent
voortdurend deel van de waarnemingsprocessen, deel van de levens-
processen. ’Objecten’ buiten jou bestaan enkel wanneer je met een
lijnige blik naar leven kijkt (wat ook erg nuttig is!).

Het lemniscatisch grondpatroon werkt niet met beelden of illustraties
maar met belevingen. Er is een zich eeuwig schijnbaar herhalende
dynamiek in alle richtingen die je kunt beleven in jezelf en in alles om
je heen omdat alles met alles interafhankelijk en interactief verbonden
is. Een kind groeit omdat mensen voor haar zorgen én de bomen
groeien én de aarde om de zon draait én het verschillende ‘warmtes’
ontvangt én geniet van verschillende bronnen van energie. Het zou
nefast zijn voor de ontwikkeling van leven indien niet op ieder
moment er beweging is waardoor alles verandert. Geen enkel moment
is een exacte herhaling, het is steeds een nieuwe stap. Een ‘herhaling’
is een constructie en een concept van het lijnig grondpatroon. Dat wil
een perfect beeld en gomt de kleine variaties en ‘afwijkingen’ uit de
tekening van leven.

Vanuit het lemniscatisch grondpatroon bestaan er geen problemen en
evenmin oplossingen. Je cre€ert beide zelf via je interacties en je
interpretaties. ‘Feiten’ zijn afspraken en geen ‘objectieve werke-
lijkheid’ ergens buiten de mens. De ‘objectieve werkelijkheid’ is de
‘mensen-werkelijkheid’ zo objectief mogelijk gemaakt (bv. door een
streng wetenschappelijke onderzoekshouding, evidence based facts).
’Problemen’ zijn menselijke creaties. Ze worden 'opgelost' wanneer je
de beschikbare gegevens anders ordent of anders benoemt of wanneer

-72- Versie 16.5



je nieuwe gegevens creéert die samen een nieuwe ‘mensen-
werkelijkheid” maken die dan als ‘juister’ of ‘verantwoorder’ of
'ethischer' wordt ervaren én wordt aanvaard én voor ‘waar’ wordt
genomen, maar dit is weer een zoveelste menselijke constructie.

De naam ‘lemniscatisch’

N
\\» / N 3 J

Ik koos voor het begrip ‘lemniscaat’ (en het teken) omdat het in de
oorspronkelijke zin een symbool is (zoals de cijfers en tekens in de
wiskunde) dat staat voor: oneindig, een eeuwige beweging, zonder
begin en zonder einde, zonder richting of doel, zonder middelpunt,
zonder grootte. De lemniscaat symboliseert een voortdurend
balancerende beweging van interafhankelijke, elkaar construerende,
eeuwig creérende en transformerende fenomenen.

Op deze manier gebruikt sluit het aan bij en symboliseert het correct
het denken en de beleving van zienswijzen als de Weg van het Midden
(Madhyamika boeddhisme), de Tao en de Zen.

Meen je dat iets op een bepaalde plaats en op een bepaald tijdstip
start dan heb jij een 'beginpunt’ vastgelegd. Meen je dat iets op een
bepaalde plaats en op een bepaald tijdstip stopt dan heb jij een
‘eindpunt’ vastgesteld. Er is geen 'middelpunt’ tenzij een door jou
gekozen focus voor dit moment. Alle punten zijn willekeurig en
conventioneel , d.w.z. onder mensen afgesproken. Een ‘begin’en een
‘einde’ vooropstellen is deel van het lijnig grondpatroon.

Delen van de fenomenen 'polen’ noemen of 'tegenstellingen' is slordig
want het gaat niet om zelfstandige fenomenen. Zelfs het begrip
‘samenstellingen’ houdt dit gevaar in. Er bestaan geen ‘polen’ en geen
‘tegenstellingen’ buiten de menselijke constructie van deze begrippen.

Waar ligt het startpunt van een conflict, een vulkaanuitbarsting, een
mensenleven, een ziekte, een zonsopgang, een rivier, een leerproces?

-73- Versie 16.5



Waar houdt het op? Start en einde zijn willekeurig gekozen punten. Al

Jje antwoorden zijn cultureel bepaald en zijn menselijke concepten.
De tekening van de lemniscaat wordt al duizenden jaren sacraal en
lijnig gebruikt in velerlei esoterische visies: de tarot, de numerologie
en in aardingstechnieken. Het is op een wat verborgen manier ook
terug te vinden in knoopmotieven. In de Keltische, Chinese en Hindoe
kunst staat de onontwarbare knoop voor continuiteit, lang leven en
eeuwigheid. Knopen kunnen net als het labyrint wijzen op het
knellende pad naar ‘verlichting’ (wat zowel ‘meer helderheid’ als
‘minder zwaar’ kan betekenen).
Daarnaast vind je het teken ‘lemniscaat’ technisch terug op erg
uiteenlopende domeinen als: de wiskunde, de beweging van de
planeet Venus, de bouw van treinonderstellen, de anatomie van
kniegewrichten en de vleugelbewegingen van bepaalde insecten.

Ik gebruik de lemniscaat niet lijnig, niet als een tekening!

Een tekening is tweedimensionaal, hoeveel perspectief je ook
suggereert. Ik gebruik de lemniscaat dus niet als een tekening die
tegengestelde elementen verbindt, niet als twee polen die op gelijke
afstand van elkaar staan met daartussen een weg die kruist in het
midden, niet als een golvende lijn die een bepaalde richting aangeeft,
niet als een parcours dat je zou moeten volgen, niet als een cyclische
beweging, niet als een beweging die je kunt dansen of lopen.2?

27 Denk aan de ring van Moebius, die een eeuwige beweging suggereert, en de
tekeningen van van M.C.Escher

-74 - Versie 16.5


https://nl.wikipedia.org/wiki/M%C3%B6biusband
https://nl.wikipedia.org/wiki/Maurits_Cornelis_Escher

4. De dynamiek van de grondpatronen

De dynamiek

Ik gebruik de term ‘grondpatroon’ omdat op elk moment ieder van de
drie patronen alle aspecten van je leven verbindt, beinvloedt en stuurt.
De dynamiek van de drie grondpatronen is dynamisch-interactief-
systemisch. Dit wil zeggen dat de patronen alle aspecten van je leven
beinvloeden én tegelijk geven alle aspecten vorm aan de patronen én
dit alles samen vormt een overkoepelend systeem.

Daarom is het correct te zeggen dat een grondpatroon het verbindende
én sturende levensproces toont (niet ‘is’ want het is geen object!).

Een grondpatroon werkt sturend maar niet dwingend. Vanuit het lijnig
grondpatroon spreekt je al snel van ‘bepaald’ en ‘geprogrammeerd’; je
denkt dan in stappen of fazen of hiérarchieén. Dat is hier niet het
geval. Een grondpatroon blijft een levend en levendig proces van
beinvloeden én beinvloed worden, vormen én gevormd worden, sturen
én gestuurd worden. Met een grondpatroon be-leef je je leven op een
bepaalde manier.

Geen enkel van de drie grondpatronen is het ‘enig juiste levens-
perspectief’. Ze sluiten elkaar niet uit. Ze bekampen elkaar niet. Ze
vullen elkaar evenmin aan. Er is geen ‘overkoepelend plan’ of geen
instantie die van bovenaf de drie patronen bestuurt. Het is dus geen of-
of en evenmin een en-en kwestie. Ze zijn door mensen gecreéerd en jij
kunt kiezen welk patroon je op welk moment inzet voor welke vraag.
Om een zo goed mogelijke voorstelling te maken van de vele
dimensies van een grondpatroon gebruik ik een systemisch beeld. Met
een systemische blik zie je dat elk van de factoren die invloed hebben
op de grondpatronen of door de grondpatronen worden beinvloed, op

-75- Versie 16.5



zich ook een systeem vormen. Het gaat dus niet om eenvoudige
elementen maar om een systemisch samengaan van processen,
systemen en patronen. Je zou je het geheel kunnen voorstellen als een
geweldig groot spinnenweb opgebouwd uit verschillende spinnen-
webben die in alle richtingen gaan.

Emotionele patronen
Levenspatronen Zelfbeeld

Opvoeding en socialisatie ~ Ontwikkelingspatronen

] Levenshouding
3 Genetische gegevens Toekomstperspectieven
Mogelijkheden en begrenzingen | Doelstellingen
Waarnemingspatronen Intenties
Gedragspatronen
&P De dynamiek van Idealersltr N
Zin- en betekenisgeving de drie grondpatronen cve
Theorleer_l en modellen Lijnig Keuzepatronen
Verklaringspatronen Systemisch foas
— S — Beslissingspatronen
Denkpatronen Lemniscatisch .
Mentale patronen Welke fuctoren ze Handelingspatronen
Bewustzunsmveaus beinvloeden en er door Actiemiddel
Meta-niveaus . , zichtbaar worden ctiemiddelen
Paradigma’s . _ Technologie
Overtuigingen Talen en taalgebruik
Waardepatronen | Relatie met de natuur
Principes Uiten via kunst e
Spiritualiteit =~ Geloof  Relatiepatronen Wu-wei
Levensvisie Verbindingen <% CONTEXT
Versie 11.1 Communicatiepatronen Al deze factoren

© Francis Gastmans zijn contextueel

Een grondpatroon staat los van de inhoud

Een grondpatroon staat los van de concrete inhoud van gedachten,
gevoelens, beelden of handelingen. Het gaat hier niet om de inhoud
van de woorden en beelden die je netjes achter elkaar zet maar om de
manier waarop je met de woorden, de beelden of de ervaringen om-
gaat en ze uitdrukt. Je zet je woorden en beelden netjes achter elkaar,
in een voor de gesprekspartner, toehoorder, lezer of kijker 'logische’'

-76 - Versie 16.5



volgorde zodat die jouw gedachtegang of je verhaal vlot kan volgen.
Dat dit steeds de beste manier is om gedachten te formuleren en
gevoelens uit te drukken is een afspraak, een conventie; het is een
overtuiging, in feite is het een voor-onderstelling (letterlijk), niet een
of ander 'natuurlijk gegeven’. Iedere 'logica' en iedere voorstelling is
een menselijke constructie, een constructie die het voordeel biedt dat
jullie elkaar snel en vlot kunnen verstaan (of althans die illusie
hebben). ledere constructie volgt een grondpatroon.

Een zeer eenvoudig voorbeeld: bekijk het boodschappenlijstje van alle
mensen die in een grootwarenhuis rondlopen. Ze zullen inhoudelijk
erg verschillend zijn. ledereen doet immers andere boodschappen.
leder gebruikt daarbij zijn eigen moedertaal. De wijze waarop de
lijsties werden opgesteld is echter meer dan waarschijnlijk dezelfde:
alle woorden staan onder elkaar, alle woorden zijn in dezelfde taal
geschreven, alles werd met één pen geschreven, er werd met één kleur
geschreven en alle woorden staan in dezelfde leesrichting. Je kunt
deze vaststelling doen bij jou in de stad, in Brussel, Parijs, London,
New York, Beijing, New Delhi, ... om het even waar in de wereld.

Alle boodschappenlijstjes zijn opgebouwd volgens hetzelfde patroon.
In dit geval het lijnig grondpatroon, alles netjes onder elkaar.

Kan het anders? Ik maak mijn to-do-lijstjes en boodschappenlijstjes
vaak in de vorm van een mindmap en ik gebruik symbolen en icoontjes
naast woorden. Ook dat is een patroon. Het is een structuur
geinspireerd door het systemisch grondpatroon.

Zo gaat het ook bij de constructie van je waarnemingen, je gevoelens,
je intenties en je acties. Om het even wat de inhoud ervan is, om het
even in welke cultuur jij leeft, om het even vanuit welke overtuiging
je vertrekt, om het even vanuit welke filosofie of religie jij redeneert,
om het even welke ‘feiten’ voor jou belangrijk zijn ... het bij elkaar
zetten van begrippen, woorden, beelden, tekens, handelingen, enz.
volgt een bepaald grondpatroon. De zogezegde 'onlogica' van de ander
volgt eenzelfde grondpatroon als jouw 'logica'. Alleen, jij zal het niet

-77 - Versie 16.5



eens zijn met de inhoud, met de uitgangspunten, de keuze van de
‘feiten’28, de begrippen en de woorden die de ander bij elkaar zet.

In sommige gevallen verschil je inhoudelijk zeer sterk van mening
met een ander. Bij nauwkeurig onderzoek blijkt dat het patroon van
jullie gedachtegang toch gelijk is. Na gedachte A volgt gedachte B,
dan gedachte C, enz. en uiteindelijk de conclusie. Ieder formuleert een
mening die - naar het eigen inzicht - op zich logisch in elkaar steekt;
volgens de gebruikelijke logica. Ieder biedt ‘feiten’ en argumenten aan
die de verschillende punten van de redenering ondersteunen.
Inhoudelijk verschillen jullie, echter niet wat de constructiewijze van
de gedachtegang betreft. Daar volg je een van de drie grondpatronen.
In de meeste gevallen is dat het lijnige grondpatroon omdat dit het
oudste en meest gebruikte patroon is.

Een voorbeeld. De activiteit aangeduid met het werkwoord 'geloven'
volgt hetzelfde strakke lijnig grondpatroon als de activiteit waar
bepaalde sprekers naar verwijzen met het woord 'wetenschappelijk
denken'.2 Mensen die atheistisch of materialistisch denken hanteren
hetzelfde grondpatroon als mensen die theistisch denken (in een God
of goden geloven). Het verschil zit in: wat als ‘feiten’ wordt
ingebracht, de uitgangspunten, de inhoud die aan de woorden wordt
gegeven en de aard van de begrippen, de woorden of de gebaren die
bij elkaar worden gezet. De wijze waarop alle begrippen mooi achter
elkaar worden gezet, dat volgt echter hetzelfde lijnig grondpatroon!

28 Qver de vier soorten feiten lees je in het boek De Blauwe Rivier oversteken - Van een
probleem naar een duurzame oplossing

29 Weten-schap gaat over ‘weten’. Er is echter een subtiel doch wezenlijk onderscheid
te maken tussen ‘weten’, ‘kennis’, ‘inzicht’ en ‘wijsheid’.

-78 - Versie 16.5



In vele debatten trachtte Richard Dawkins30 mensen die een religie
aanhangen te overtuigen van (zijn) de wetenschappelijke visie en dat
zij er absurde ideeén op na houden. Dawkins zag de anderen als
‘tegenstrevers’met wie hij een ‘heilige oorlog’ had uit te vechten.
Wanneer je niet luistert naar de invulling van de woorden maar naar
de wijze waarop elk van de discussiepartners hun gedachtegang
opbouwt, herken je al vrij snel een zelfde patroon in hun gedachte-
gang: het lijnig patroon. Je hebt hier te doen met iemand die sterk
lijnig-wetenschappelijk denkt en die wars is van sacraal denken en in
conflict leeft met mensen voor wie lijnig-sacraal denken ‘logisch’is.
Je vindt op YouTube verschillende filmpjes van zulke ontmoetingen.3!

Walvisjagers en Greenpeace houden er een tegengestelde visie op na
en hun betoog heeft duidelijk een verschillende inhoud en leidt tot
totaal tegengestelde acties. Toch hanteren ze eenzelfde patroon voor
hun redenering. Beiden hebben het over 'feiten', over 'oorzaken en
gevolgen', over 'belangrijke verbanden' en over 'een situatie die wel of
niet omkeerbaar is'. Beiden hanteren een gedachtegang die ze zelf als
vanzelfsprekend beschouwen en die eenvoudig en rechtlijnig verloopt
(slechts af en toe wat systemisch). Beiden vinden dat ze gelijk hebben
en dat de ander een extreme positie inneemt en geen rekening houdt
met belangrijke 'feiten'. Beiden tonen in hun gedrag (emotioneel,
verbaal en handelend) dat ze de relatie zien als een strijd. Beiden
willen ze de ander overtuigen, desnoods met geweld. Ze zien elkaar
als tegenstrevers, niet als gelijke betrokkenen met een verschillend
belang. Ze kunnen het gemeenschappelijk belang niet zien. Ze
hanteren wel hetzelfde grondpatroon, lijnig.

80 Richard Dawkins is een Brits etholoog, evolutiebioloog en populair-wetenschappelijk
schrijver. Dawkins was van 1995 tot 2008 hoogleraar wetenschapscommunicatie aan
de Universiteit van Oxford. Hij is een militant atheist.

31 https://www.youtube.com/results?search_query=richard+dawkins+debate

-79 - Versie 16.5


https://nl.wikipedia.org/wiki/Richard_Dawkins
https://www.youtube.com/results?search_query=richard+dawkins+debate

Grondpatronen herkennen

1.

Wil je een grondpatroon kunnen herkennen dan dien je afstand te
nemen. Je kunt niet een grondpatroon ontwaren wanneer je er
middenin staat. Een vis kan niet ‘water’ ontdekken tenzij hij even
uit het water komt. Je zult dus even in de richting van het
systemisch grondpatroon moeten bewegen om te ontdekken hoe je
‘zwemt’ in het /ijnig grondpatroon. Een beetje zoals je ontdekt hoe
vuil de lucht is in jouw woonplaats wanneer je in de bergen
zuivere lucht kunt inademen. Dan kan het besef groeien dat de
lucht (die je niet ziet) die in je lichaam circuleert en je leven geeft,
dat je die deelt met alle planten, dieren en medemensen in je
onmiddellijke en wijde omgeving. De lucht in jouw longen is
dezelfde lucht als die in de straten en de lucht die de mensen daar
in- en uitademen.

Een grondpatroon is een beetje gelijkaardig, je ademt het in en uit
en het is overal rondom jou en in jou.

Naast de nodige afstand heb je tevens een andere benaderings-
wijze nodig om de grondpatronen te kunnen herkennen. Op het
droge kan een vis niet zwemmen. Hij zal iets anders moeten doen
om terug in het water te geraken. Met de ‘dagelijkse logica’ kom
je een heel eind maar niet ver genoeg om het systemisch patroon
te verkennen. Dan zal je naast het ‘praktisch denken’ ook je
voorstellingsvermogen moeten aanspreken en scholen. Je zult een
andere taal dienen te hanteren naast je woordentaal. Je leert dan
anders kijken naar waar je op elk moment staat of loopt. Alles om
je heen waar je op dit ogenblik aanwezig bent, is een systeem en
jij bent daar deel van. Dat zie je niet onmiddellijk omdat je niet
hebt geleerd zo te kijken. Het is romantisch om een bos te zien als
een ecosysteem. Het is een stap verder om te zien dat jij mee het

-80- Versie 16.5



ecosysteem bént wanneer je daar wandelt. Er is niet ‘ik hier’ en
‘daar het eco-systeem bos’. Het is veel moeilijker om de plek
waar je nu bent, nu je deze tekst leest (kijk eens om je heen), te
zien als een dynamisch systeem waar jij deel van bent, en dat het
een systeem van verbindingen is dat jij actief mee vorm geeft en in
stand houdt én dat het systeem ook jou vormt: de kleren die je
draagt, de handelingen die je uitvoert, alle voorwerpen die je
gebruikt, de structuur van de ruimte, de meubels in je omgeving,
de mensen die er zijn of die passeren, de geluiden, ... alles wat je
kan waarnemen in de context waar je nu bent, is deel van jouw
systeem. Jouw persoonlijk systeem past binnen een ruimer
sociaal, economisch en maatschappelijk systeem dat op zijn beurt
weer deel is van een groter cultureel systeem, dat deel is van het
systeem dat met de term ‘westers’ kan worden aangeduid.

Het vraagt om nog een andere benaderingswijze indien je het
lemniscatisch grondpatroon wilt zien en herkennen. Dan dien je
nog meer afstand te nemen en te vertragen. Dan dien je vaker en
nauwkeuriger waar te nemen en minder met sprongen. Je zal vlot
dienen te bewegen tussen inzoomen en uitzoomen.

Het lemniscatisch grondpatroon kan je niet herkennen door het
enkel te denken, teksten te lezen en er op te reflecteren. Je dient
het te beleven, te experimenteren en filosofisch-meditatief te
benaderen. Via ‘meditatief waarnemen’ oefen je je ‘lemniscatische
spieren’.

Om patronen te herkennen dien je tevens de juiste vragen te
stellen zodat je een andere gedachtegang kunt opbouwen.

Bij het [lijnig patroon stel je vragen naar de ‘oorzaak’ of de
‘veroorzaker’ (die je vaak ‘schuldige’ noemt). De antwoorden
gebruik je om een mening te vormen en een conclusie of een

-81- Versie 16.5



oordeel uit te spreken. Vaak houdt het daar bij op. Je stelt niet de
vraag naar de veroorzaker van de veroorzaker of naar de
veroorzakende conditie van de oorzaak of de veroorzaker. Heb je
een griep dan werd die veroorzaakt door een virus en virussen zijn
slecht, punt. ‘Het leven’ (en de zin er van) heeft een ‘veroorzaker’
of een ‘oorzaak’ of een ‘opdracht’ of is een gegeven ergens
‘vastgelegd’.

Bij het systemisch patroon stel je vragen naar alle relevante
elementen bij een situatie, een probleem of een toestand. Je stelt
vragen naar de verbindingen tussen die elementen en hoe die een
systeem of een overkoepelend patroon vormen. Je stelt vragen
welk element je kunt wijzigen om het ganse systeem te doen
bewegen in een betere of gewenste richting. ‘Leven’ bestaat uit
een netwerk van elementen met zinvolle verbindingen.

Bij het lemniscatisch patroon stel je vragen over jezelf (over je
‘zelf”), over je relatie met alle elementen en over je communicatie
en je talen. Vragen bij jouw keuze om net die elementen uit te
kiezen uit het geheel. Je stelt vragen bij hoe je de dingen benoemt
en wat je voelt net door het die naam te geven (fenomenen een
naam geven beinvloedt jouw waarneming van die fenomenen!). Je
stelt vragen bij hoe je ziet wat je ziet, voelt wat je voelt, denkt wat
je denkt. Je stelt vragen bij datgene wat je op de ‘voorgrond’ en
wat je op de ‘achtergrond’ plaatst en hoe jij beslist wat ‘voor-
grond’ is en wat ‘achtergrond’. Je stelt vragen op welke manier jij
mee al datgene cre€ert en in stand houdt wat je nu waarneemt.
‘Leven’ is een voortdurende dynamische stroom van verander-
ingen. ‘Jouw leven’ is een verhaal dat je vertelt en waarbinnen jij
kiest wie de spelers zijn en wat het begin, het verloop en het einde
vormt van jouw verhaal. Is er een einde?

-82- Versie 16.5



Alle patronen zijn gelijkwaardig

Er is geen rangorde, niet een bepaalde volgorde waarin je de drie
grondpatronen best zou gebruiken. Elk van de drie patronen levert op
een bepaald moment een gewenst resultaat op voor jou en voor de
betrokkenen om de zaken nu aan te pakken. Begrippen als ‘beter’ of
‘slechter’ horen enkel thuis in het lijnig grondpatroon. Bij het lijnig
grondpatroon denk je in tegenstellingen: “Er kan slechts één waarheid
echt Waarheid zijn!”. “Voor ieder probleem is er één echt goede
oplossing.” (alsof de wereld alleen maar bestaat uit technische
problemen). Wanneer je de onderliggende grondpatronen leert kennen
en her-kennen, kan je bewust kiezen welk patroon je in welke situatie
hanteert. Er kan niet één perspectief worden vooropgezet als hét beste
in alle situaties en zeker niet als hét enig ware op ieder moment, bij
iedere interactie, in iedere situatie.32

Wat voor jou een ‘constructieve levenshouding’ is, bepaal jij voor
jezelf; wat dat voor een ander betekent, bepaalt die persoon vanuit
haar perspectief, binnen het kader van haar denken en handelen. Je
kunt wél elke gedachtegang op een respectvolle manier en met de
‘juiste’ vragen stevig in vraag stellen.

Het lijnig grondpatroon biedt de grootste weerstand tegen de gedachte
dat je vrij kunt overschakelen op een ander grondpatroon. “Je kunt
geen twee verschillende visies aanhangen, zeker niet wanneer die
tegenstrijdig klinken.” Het is immers eigen aan het lijnig grond-
patroon om te stellen dat er slechts één juiste logica en één juiste
waarheid bestaat, meer nog, er bestaat slechts ¢én Waarheid (uiteraard
die van de persoon die dit vooropstelt). Vanuit een lijnig-technisch

32 | ees meer in het hoofdstuk 5. Flexibel leven

-83- Versie 16.5



denken wordt meestal gesteld dat er slechts één juiste oplossing kan
zijn voor een probleem.

Eén grondpatroon op zich geeft geen volledig beeld

Je kunt geen volledig beeld hebben van een ervaring, een event, een
fenomeen, de mens en zijn bewustzijn, enz. wanneer je de zaak
bekijkt enkel vanuit één grondpatroon, om het even welk grond-
patroon. Wel stellen de hevigste voorstanders van het lijnig of het
systemisch of het lemniscatisch grondpatroon zich anders op. Zij
menen dat hun visie de ‘juiste’ kijk is op alle levende en niet-levende
fenomenen, inclusief de mens, ‘leven’ en ‘bewustzijn’. Het begin
reeds bij de taal, bij het invullen van de begrippen, zoals bv. ‘levend’
of ‘evolutie’ of ‘waarheid’. Elk grondpatroon vult deze begrippen
anders in. Wat ontstaat wanneer je alles wilt terugbrengen tot één
overkoepelende visie is ... een wereld van misverstanden.

De enig zinvolle weg is die van de dialoog zonder alles te relativeren
en verschillen weg te wuiven. De verschillen tussen de drie
grondpatronen zijn fundamenteel en dienen te worden gerespecteerd.
Vanuit een dialogische houding zijn ze zelfs nuttig, net omdat ze zo
verschillend zijn. De moeilijkheid ligt in het voeren van een echte
dialoog en toch overtuigd te zijn van het grote belang van je eigen
invalshoek. Wat helpt is het leren onderscheiden van enerzijds je visie,
je invalshoek, de grond van je overtuigingen, je waarden, en ander-
zijds je actuele mening over een bepaalde vraag. Het is steeds
mogelijk je mening te herzien zelfs vanuit hetzelfde standpunt. Een
mening is immers tijdelijk en contextueel bepaald. Gans je leven
vasthouden aan één mening getuigt van een erg rigide, leerarme
levenshouding en staat een dialoog in de weg. Het slagen van een
dialoog hangt voor een groot deel af van de formulering van de vraag

-84 - Versie 16.5



die in het midden wordt gelegd. Een ‘juiste’ gemeenschappelijke vraag
formuleren vraagt reeds ernstig dialogisch voorbereidend werk.
Daarbij is taalgebruik erg belangrijk, tracht zo nauwkeurig en
verbindend mogelijk te luisteren en te spreken.

Geen tegenstelling Oost - West

Onze menselijke behoefte om de zaken op een eenvoudige manier
voor te stellen en fenomenen en kennis in vakjes te stoppen, doet ons
de zaken snel veralgemenen. Menen dat mensen in het Qosten anders
denken dan in het Westen is niet alleen een grove veralgemening en
vereenvoudiging, het is tevens een oriéntalistische manier33 om de
zaken voor te stellen. Het getuigt van de oude koloniale reflex (die
nog steeds levendig woekert in het Westen).

Alle mensen waar ook ter wereld hanteren het lijnig grondpatroon als
hun basisperspectief. Het lijnig grondpatroon is tienduizenden jaren
geleden overal ter wereld ontstaan. Oorzaak-gevolg denken zorgde
voor het overleven en is zo ‘eenvoudig logisch’. Het is het
overlevingspatroon bij uitstek! We vertonen allemaal nog iedere dag
overlevingsgedrag! Allemaal denken we vlot op een lijnige manier.
Wel zijn er verschillen in context en cultuur die maken dat mensen in
het Oosten, het Westen en het Zuiden met diverse cultureel gekleurde
levenshoudingen waarnemen, beoordelen en zich uitdrukken. Zowel
in het Oosten, in het Westen, in de Arabische wereld, in Zuid-
Amerika, in Afrika als in Australié¢ en Nieuw-Zeeland wordt lijnig
gedacht (rechtlijnig, circulair, dialectisch, ...). De wereld van het
denken en van de grondpatronen beschouwen als verdeeld in

33 Oriéntalisme is de term die wordt gebruikt ter aanduiding van de dominante westerse
opvatting van de Oriént, het Oosten in culturele zin. Die opvattingen worden vaak
ondersteund met exotische beelden.

-85- Versie 16.5



geografische gebieden raakt kant noch wal. Het is zeer onnauwkeurig,
exotisch, oriéntalistisch, kolonialistisch en vooral erg simplistisch.
De boeddhistische filosoof Nagarjuna (De Weg van het Midden) dacht
lemniscatisch. Dat is de reden waardoor de meeste westers opgeleide
filosofen zijn boodschap niet hebben begrepen! Echter, de meeste
boeddhisten zowel in het Qosten als in het Westen denken even lijnig
als westers gevormde materialisten. Overal in hun denken zit het
lijnige oorzaak-en-gevolg denken. De discussies binnen de
verschillende boeddhistische sekten rond bv. de betekenis van het
begrip ‘karma’en de gevolgen van onze daden, zijn hier een
voorbeeld van. Vele boeddhisten denken erg lijnig-sacraal wanneer ze
goden en geesten een beinvloedende rol laten spelen.
Wel waren er (en zijn er) overal in de wereld steeds een (beperkte)
groep leiders, filosofen en wetenschappers, die systemisch dachten (en
denken). Ze hadden weliswaar verschillende cultureel gekleurde visies
en drukten zich uit in een andere taal (woordentaal of tekentaal of
beeldende taal), maar ze dachten op dat moment niet lijnig.
In alle culturen en in alle tijden tref je een aantal ‘rebelse’ denkers aan
die vrij kunnen overschakelen op het lemniscatisch patroon. In
Griekenland, China en India leefden individuen die zo dachten (bv.
Heraclitus, Griekenland 6e eeuw BCE, Zhuang Zi, China 4e eeuw
BCE, Nagarjuna, India 2¢ eeuw CE). Zij bekeken de wereld erg
nuchter, nauwkeurig, scherp, idealistisch misschien maar niet
metafysisch.
Vandaag zijn de Chileense bioloog en filosoof Francesco Varela

(1946-2001) en zijn collega’s een voorbeeld34.

34 Humberto Maturana en Francesco Varela, De boom der kennis - Hoe wij de wereld
door onze eigen waarneming creéren, Uitg.Contact 1989 A'dam
Francesco Varela, Evan Thompson en Eleanor Rosch, The Embodied Mind, MIT
Press, Massachusetts 1993

- 86 - Versie 16.5


https://nl.wikipedia.org/wiki/Heraclitus
https://nl.wikipedia.org/wiki/Zhuang_Zi
https://plato.stanford.edu/entries/nagarjuna/
https://en.wikipedia.org/wiki/Francisco_Varela

5. Flexibel leven

De weldaad van grondpatronen

Een kritische houding tegenover het uitsluitend en eenzijdig hanteren
van het lijnig denken betekent niet dat het lijnig perspectief niet erg
nuttig zou zijn. Het lijnig grondpatroon is de oudste en meest
‘gegronde’ levenshouding die we hebben. Het heeft gedurende de
tienduizenden jaren zijn degelijkheid bewezen, ‘evidence based’.
Dankzij dit perspectief werden alle technologieén ontwikkeld, van een
eenvoudig mes dat de eerste mensen hanteerden tot de satellieten die
zorgen voor digitale verbindingen en de ruimtetelescopen die ons een
beeld geven van de ruimte, van de planeten dichtbij, de sterren van
ons melkwegstelsel tot de vele systemen miljarden lichtjaren van ons
verwijderd. Het lijnig denken heeft gezorgd voor ons actueel materieel
welzijn. Dankzij het opdelen van de fenomenen in kleine deeltjes zijn
we tot inzichten gekomen op medisch vlak en hebben we levens-
reddende geneesmiddelen samengesteld. Wanneer je een taak perfect
wilt laten uitvoeren zijn heldere, eenvoudige stappenplannen een
must. Werkende instructies worden best kort, bondig en lijnig gegeven
(rechtlijnig of circulair).

Het getuigt echter van een extreem standpunt om het lijnig
grondpatroon, omwille van al die toffe verwezenlijkingen, als de enig
juiste manier van kijken en denken te beschouwen, als de enig geldige
formele logica en als de enig efficiénte weg naar duurzame
oplossingen. Het is een illusie dat je met het lijnig perspectief een diep
inzicht verwerft in de fenomenen. De wetenschappen hebben bewezen
dat deze manier van kijken en denken wérkt en dat is voldoende, toch?

- 87 - Versie 16.5



Wat maakt het voor ons zo moeilijk om naast het lijnig perspectief de
wereld op een systemische wijze te beleven en te benaderen?

Ons lijnig grondpatroon heeft al tienduizenden jaren zijn waarde
bewezen: het is erg praktisch en functioneel en het wérkt, we kunnen
daardoor de fenomenen controleren en manipuleren. We hebben er
alle technieken kunnen door ontwikkelen vanaf de handbeitel tot de
satellieten, vanaf de eerste geluiden om te communiceren tot de
digitale wereld. Ook op het sacrale terrein hanteren we het lijnig
grondpatroon: we zoeken middelen om met de ‘geestelijke wereld’ te
onderhandelen. Dankzij het lijnig grondpatroon hebben we het gevoel
dat we de fenomenen kunnen controleren en beheersen. Op deze
manier gaan we aan de slag bv. ook bij de opwarming van de aarde:
Hoe kunnen we de CO2 verminderen? Wat stoot het meeste CO2 uit?
Terwijl andere vragen dringender zijn: Hoe dienen we onze volledige
levenswijze te veranderen? (= hoe we omgaan met arbeid, financiéle
middelen, armoede, mobiliteit, solidariteit, technische middelen, Al,
onderwijs, ... enz.)

Het is geen kwestie van de zaken of lijnig 6f systemisch te benaderen
maar van beide samen te gebruiken, naast elkaar, niet tegen elkaar.
Onze grote moeilijkheid is dat het lijnig grondpatroon zich heeft
geinstalleerd op de troon van ‘ik ben alleenheerser’, ‘mijn waarheid is
de enige waarheid’, ‘mijn logica is de enige logische logica’.
Systemisch benaderen moet je leren, je bent er niet mee opgegroeid.
Systemisch leren kijken heeft inzicht nodig én een andere manier van
waarnemen én een andere wijze van besluiten en beslissen. Om te
leren ‘leven’ systemisch te benaderen hebben we elkaar nodig. We
dienen van elkaar te leren want niemand weet alles of heeft een
allesoverheersend inzicht. Het heeft weinig zin dat één ‘verlichte
geest’ het op haar eentje waarmaakt en we haar zouden volgen. Dat is

-88 - Versie 16.5



het gedragspatroon dat we volgen bij het lijnig grondpatroon: we apen
na, we volgen (bijna) blindelings experten, geleerde mensen of grote
filosofische geesten.

Flexibel met een vaste overtuiging

Flexibel leven betekent niet dat je alles zomaar relativeert. Dan zou je
tekort doen aan je eigen overtuigingen, je eigen geloof en je eigen
belangen. Het midden is geen grijze zone waar compromissen worden
gesloten. Het is een ‘open ruimte’ waarin alles vrij wordt aangeboden
en vrij wordt ontvangen; open zowel voor eerlijke waardering als voor
respectvolle doch hard kritische en confronterende vragen.

Flexibel denken is een denken dat toelaat dat je nu eens de zaken
lijnig bekijkt, dan weer systemisch en een ander moment lemnis-
catisch. Je kan en je mag ruilen van grondpatroon wanneer je dat wilt.
Je bent niet dwingend gebonden aan een grondpatroon, je verbindt je
met een grondpatroon. Wanneer je stevig vasthoudt aan een
grondpatroon is dat het gevolg van je opvoeding en je leerweg.
Flexibel omspringen met patronen doe je bv. bij het inzoomen op
details of het uitzoomen naar systeem-niveau of nog ruimer. Je kunt
binnen het bestek van één gesprek vlot meerdere malen van
grondpatroon veranderen als je dat wilt. Het is dan w¢l zaak om helder
te zijn in je communicatie vanuit welk perspectief je nu spreekt en
minstens zorgvuldig taalgebruik te hanteren.

De gewone, dagelijkse dingen in het leven worden best op een lijnige
manier aangepakt omdat dit wérkt, eenvoudig en snel. In het dagelijks
leven maak je voortdurend een mix van een lijnig-sacrale en een
lijnig-materialistische benadering. Wanneer je vaak systemisch kijkt
bestaat jouw mix uit een lijnig en een systemische benadering. Er zijn
mensen die trachten de kenmerken van het lemniscatisch patroon in

-89 - Versie 16.5



hun verhaal in te bouwen en wil het lukken dat doen ze dat in een mix
met lijnige en systemische momenten.

Wanneer je de grondpatronen strikt wil afbakenen en erg gescheiden
gebruiken ben je in feite erg lijnig bezig. Het lijnig grondpatroon wil
zo graag definities, alles in duidelijke compartimenten verdelen, een
scherpe scheiding aanbrengen tussen ‘dit’ en ‘dat’. Je bent al een
stapje op een andere weg indien je daar mee ophoudt, indien je het
belang van woordenwolken herkent en toepast en indien je beeldende
talen mee inzet. Gedachten zijn als wolken, ze vervormen voortdurend
zonder dat je merkt op welke plaats dat gebeurt en hoe ze komen en
gaan.

Problemen vanuit drie perspectieven bekijken

Problemen worden efficiénter en effectiever aangepakt door ze vanuit
meerdere invalshoeken te bekijken. Betrek er alle stakeholders en
betrokkenen bij, zeker iedereen die door de effecten van het probleem
worden geraakt. Zo kan je vele invalshoeken verkennen. Opgepast,
participatief werken betekent niet sowieso dat je systemisch werkt. Je
kan dit steeds doen vanuit het lijnig grondpatroon. Je zet echter een
stap verder en dieper wanneer je tijdens de dialoog met alle
betrokkenen uitdrukkelijk overstapt op systemisch werken. Dan
ontdek je samen het netwerk aan verbanden en hoe ieder element de
andere elementen beinvloedt. Stel de vraag: “Wat is de bijdrage van
iedere deelnemer aan de oplossing?”’.

Deze houding wérkt zowel voor kleine, alledaagse problemen (bv. wie
neemt de verantwoordelijkheid op voor déze taak en stelt zich
aanspreekbaar?) als voor problemen op het niveau van het bedrijf of
de organisatie of de maatschappij (bv. Hoe lossen we het fileprobleem

-90 - Versie 16.5



op?3%), als op het niveau van de wereldpolitiek (bv. Hoe antwoorden
we op de enorme verstoringen van het klimaat? Hoe voorkomen we
dat regionale oorlogen breder worden? Hoe stoppen we regionale
oorlogen?).

Net door de lijnige kijk op de zaken aan te vullen met een systemische
invalshoek wordt het perspectief op de mensen-werkelijkheid ruimer
en worden betere oplossingen gevonden voor de humanitaire en
ecologische problemen die de mens door een té doorgedreven
technische kijk op de wereld heeft veroorzaakt (= de gevolgen van de
keuzes van de mens de laatste tienduizend jaar). Een lemniscatische
blik levert zicht op de processen en brengt het thema ‘verantwoor-
delijkheid’ sterk onder de aandacht.

35 Dit voorbeeld staat op het einde van het gratis boek De Blauwe Rivier oversteken -
Hoe ontwikkel ik een ‘probleem’ tot een duurzame ‘oplossing’?

-91- Versie 16.5



	Welkom
	Inhoud
	1.   Je leeft in verhalen
	Een alledaags verhaal
	Je ademt verhalen in en uit
	Verhalen, allemaal verhalen
	Verhalen voldoen aan menselijke behoeften
	Niet één verhaal vertelt alles over alles
	‘Geneste’ verhalen, verhalen die in elkaar grijpen

	Het verhaal van de drie grondpatronen
	Een verhaal dat een groot verschil maakt
	Waar maakt dit verhaal concreet verschil?

	Van wie zijn de ideeën in deze tekst?

	2.  Waar gaat het verhaal van de grondpatronen over?
	Je leven bekijken vanop een afstand
	Een alledaags voorbeeld van de grondpatronen
	Een eerste schets van de drie grondpatronen
	Drie grondpatronen en het dagelijks leven
	Je levenshouding
	Je taalgebruik toont het grondpatroon dat je hanteert
	De kwaliteit van je taalgebruik
	Begrip, definitie en betekenis
	Semantisch netwerken en de grondpatronen
	Betekenis, beleving en beeld
	Enkele concrete voorbeelden


	3.  Drie grondpatronen
	3.1   Het lijnig grondpatroon
	3.1b Het lijnig-sacrale grondpatroon, een variant
	Het lijnig grondpatroon uitbeelden
	Lineair, circulair, spiraalsgewijs, … allemaal lijnig!
	Het begrip ‘tijd’

	3.2.  Het systemisch grondpatroon
	Hoe het systemisch grondpatroon uitbeelden?

	3.3.  Het lemniscatisch grondpatroon
	De naam ‘lemniscatisch’


	4.  De dynamiek van de grondpatronen
	De dynamiek
	Een grondpatroon staat los van de inhoud
	Grondpatronen herkennen
	Alle patronen zijn gelijkwaardig
	Één grondpatroon op zich geeft geen volledig beeld
	Geen tegenstelling Oost - West

	5.  Flexibel leven
	De weldaad van grondpatronen
	Flexibel met een vaste overtuiging
	Problemen vanuit drie perspectieven bekijken


