
Hoe vertel je jouw levensverhaal 
en wanneer?





Francis Gastmans 



’Korte teksten’ zijn inleidingen, stimulerende gedachten, smaakmakers, 
ideeën-verspreiders, twijfel-zaaiers. Het zijn geen gedachten met een 
definitief eindpunt, geen wetenschappelijk vastgelegde conclusies, geen 
academische teksten. Het zijn voorlopige resultaten van mijn persoonlijke 
studie, onderzoek en toepassingen. De inzichten, ervaringen en reflecties 
hebben voor mij inmiddels een bepaalde ‘stevigheid’. Toch blijven ze een 
stap op mijn nooit eindigende zoek- en vindtocht en dus kunnen de gedachten 
die hier staan morgen weer worden bijgeschaafd. Na wijziging krijgt een 
tekst een nieuw versie-nummer. 
Wanneer in de voetnoten staat ‘Lees meer in …’ vind je die op  
https://francisgastmans.com/korte-teksten/


Hoe vertel je je levensverhaal en wanneer?


Tekst en vormgeving: Francis Gastmans


Versie 16.0 - december 2025


© Francis Gastmans


https://francisgastmans.com/ 
francisgastmans@icloud.com


Je mag al de teksten op de website vrij gebruiken. Meer nog, het doel van het delen 
van mijn gedachten is dat je ze zou gebruiken om daarmee kritisch-onderzoekend je 
inzichten en die van anderen onder de loep te nemen. Gelieve wel respect te hebben 
voor het copyright en steeds mij als bron te vermelden wanneer je een stukje kopieert. 
Dank je. 

https://francisgastmans.com/korte-teksten/
https://francisgastmans.com/
mailto:francisgastmans@icloud.com


Vooraf


Ik gebruik in dit boekje de termen ‘verhaal’ en ‘levensverhaal’, ik had 
ook ‘narratief’ kunnen schrijven.  Dat klinkt intellectueler, en net 1

daarom heb ik er niet voor gekozen. In een wetenschappelijke 
publicatie is dit correcter. Alles hangt echter af van hoe je woorden 
invult en in welke context je ze gebruikt. Elk begrip is een conventie, 
een afspraak, en in ieder sociaal milieu hanteert men verschillende 
woorden voor gelijkaardige ervaringen en verschillende invullingen 
voor dezelfde woorden. Dat heb ik trachten duidelijk te maken niet 
alleen in mijn tekst ‘Wat is een woordenwolk?’ maar tevens in een 
eenvoudige oefening (die ik uitleg in die tekst) die je laat ervaren hoe 
jij de woorden beleeft en gebruikt. De taal in ieder sociaal milieu heeft 
een eigen correctheid en jij mag je eigen ‘correctheid’ hanteren.

Daarnaast, maak ik een duidelijk onderscheid tussen enerzijds ‘een 
verklaring geven’ voor dat wat je ervaart en je je her-innert en 
anderzijds er ‘zin en betekenis aan geven’. Dat onderscheid is 
essentieel, iets wat men in wetenschappelijke kringen nog te weinig 
erkent. De wetenschap kan zorgen voor een verklaring (Waardoor 
gebeurt dit?) maar kan geen zin en betekenis geven aan de fenomenen 
(Waarom gebeurt dit met mij, net nu?). Zin geven is persoonlijk, al 
gebruiken de meeste mensen daarvoor cultureel bekende Grote 
Verhalen.  2

 Wil je een ‘wetenschappelijk gegrond narratief’ voor wat er in dit boekje staat, kan ik 1

je het boek aanraden van Veronica O’Keane, De geheugenfabriek - Hoe wij herinner-
ingen vormen en hoe herinneringen ons vormen, 2021. De psychiater schetst in een 
vlotte en heldere stijl wat er in je brein en in je lichaam gebeurt bij het vormen van 
herinneringen die de basis zijn van je keuzes en je beslissingen en hoe je je  
levensverhaal samenstelt.

 Meer in: Hoe je zelf ‘feiten’ creëert  - Vier soorten feiten2



Inhoud


Je leeft in verhalen 
1

Je ademt verhalen in en uit

Verhalen, allemaal verhalen

Verhalen voldoen aan menselijke behoeften

Niet één verhaal vertelt alles over alles


Je leven is een bundel korte verhalen 
13

Je bent een verhalenverteller

Je levensverhaal is niet je levensloop

Vanuit welk perspectief vertel jij over jezelf en 
vertellen anderen over jou (en jij over anderen)?

Hoe beleef jij de vier dimensies in je leven?

Vier sociale behoeften

Wat is je ‘context’?

Wat betekent ‘tijd’ in jouw leven?

Je levensverhaal is een netwerk van verhalen

Het verhaal van verbinden en binden

In je levensverhaal zitten stukjes van verhalen van 
anderen

Overal grenzen

Hoe ga je om met je begrenzingen?

Je her-innert je gebeurtenissen, en dan …?

Hoe ‘waar’ is jouw verhaal?

Wie vertelt dit verhaal? - Je zelfbeeld

Op drie verschillende manieren je verhaal vertellen

Wat levert het vertellen van je levensverhaal op?




Je levensverhaal vertellen 
48

Meerdere vormen zijn mogelijk

Hoe en met welke verhaallijn schets je je leven?

Vormt jouw levensverhaal één verhaal of  is het een 
hoofdstuk in een groter verhaal?

In welke taal of talen vertel je je verhaal?

Zoek je hulp?


Acht vormen voor je verhaal 
59

1. Je biografie

2. Je autobiografie (of autobiografictie?)

3. Je thema-gericht verhaal

4. Je verhaal van nu

5. Je inspiratie-verhaal

6. Je eindelevensverhaal

7. Je Laatste Reis-koffer

8. Je na-verhaal verteld door anderen



Je leeft in verhalen


-  -1 versie 16.0



Je ademt verhalen in en uit


Als mens beweeg jij je in een ‘verhalenveld’ dat zich niet alleen 
rondom jou bevindt maar ook in jou. Je ademt verhalen in en uit bij 
alles wat je doet, voelt en denkt, bij al je interacties met andere 
mensen en met dieren. Je deelt jouw verhalen met anderen door ze uit 
te spreken, uit te drukken, te communiceren = ze ‘uit te ademen’. Je 
hebt de verhalen nodig die anderen vertellen en die je op vele 
manieren kan ontvangen. Je wisselt verhalen uit om te overleven, om 
je veilig te voelen, om zekerheid te hebben, om te weten waar je je 
bevindt, om verbinding te maken met anderen, om te leren, om lief te 
hebben, om alles te kunnen doen wat je doet, vooral om jezelf te 
kennen.  
Je leeft dankzij verhalen. Zonder verhalen gaat een mens dood, o.k. 
niet onmiddellijk maar alleszins langzaam, mentaal, emotioneel, 
fysiek.


Een metafoor 
Een verhaal is als een uitnodiging voor een maaltijd. Wanneer je aan 
tafel komt verwacht je niet dat er op je bord een bussel wortelen ligt, 
net uit de aarde getrokken met daarbij een kaartje waarop alle 
wetenschappelijke gegevens staan van de wortel. Neen! Je verwacht 
dat de wortelen heerlijk zijn bereid, dat ze geuren, dat ze beelden 
oproepen en dat ze bij de eerste beet jouw smaakpapillen strelen.  
Wil je je lichaam kunnen voeden met deze wortelen zal je er goed op 
kauwen, je maag zal voor de vertering zorgen en je darmen halen er 
alle nodige voedingsstoffen uit. Zo gaat het ook met alle ‘informatie’ 
die mensen met elkaar delen: ze wordt verpakt in verhalen want 
anders kan je de ‘informatie’ niet opnemen en verteren en is ze niet 
voedzaam. Je kan statistieken, tabellen, grafieken, cijfers en 
vergelijkingen uitwisselen, maar die hebben enkel betekenis binnen 
een verhaal. Professionele musici kunnen een partituur lezen, de 
partituur is voor hen een verhaal. Willen ze die ‘informatie‘ met niet-

-  -2 versie 16.0



musici delen dan is een ander vorm voor het verhaal nodig, een 
verklankt verhaal, ze spelen de partituur. Informatie, om het even de 
welke, zonder verhaal is niet ‘eetbaar’ en ‘verteerbaar’.  
We delen onze verhalen via woorden, klanken, gebaren, tekens, 
beelden, aanrakingen  … via alle mogelijke talen.


Verhalen, allemaal verhalen


Een mensenleven speelt zich vanaf het eerste moment af in een wereld 
van verhalen, je bent helemaal omringd met verhalen. Je leeft in een 
‘verhalenveld’. 


Wat ‘het eerste moment’ van een mensenleven betekent, is onderwerp 
van diverse sterk uiteenlopende verhalen. Afhankelijk van de 
overtuigingen die aan de basis liggen, wordt een ander verhaal 
verteld en gaat het om een ander tijdstip. Wanneer begint en eindigt 
voor jou ‘hét leven’? Wanneer zegt iemand “Ik heb een nieuw leven 
gekregen.” en wat bedoeld zij er mee?


Je groeit op en leert alles over ‘het leven’ via verhalen: de dage-lijkse 
kleine verhalen die je verzorgers en opvoeders vertellen, de verhalen 
op school, in de familie, van vrienden, bij je opleidingen, de sociale en 
culturele verhalen, de grote maat-schappelijke en de politieke 
verhalen, de verhalen over zin-geving, de vele verhalen als 
ontspanning en entertainment, de verhalen die de officiële media 
verspreiden en de verhalen via sociale media, boeken, films, video’s, 
podcasts, theater, muziek, enz..  
Verhalen verzorgen alle communicatie tussen mensen. Elke mening is 
een verhaal, elke visie, elke betoging, elke ontmoeting, elk gebaar, 
elke streling, elke misdaad is een verhaal, elke discussie en elke strijd 
is een verhalenstrijd. Verhalen zorgen voor de verbinding tussen 
diverse soorten gegevens en data en maken mogelijke verbanden 
helder. Ze zorgen voor het opbouwen en verspreiden van kennis. 

-  -3 versie 16.0



Opvoeden, onderwijzen, lesgeven of trainen is het doorgeven van 
verhalen. Elke leerinhoud is een verhaal, elke theorie, elke 
wetenschappelijke ontdekking, elke filosofie is een verhaal. Elk 
product of ding dat je maakt, verkoopt of koopt is een verhaal, elke 
technische prestatie, elke technologische uitvinding, elk wapen is een 
verhaal. 
Alles wat je doet is een verhaal vertellen aan anderen en tegelijk een 
verhaal vertellen aan jezelf: wandelen, zorgen voor anderen, werken, 
ontspannen, knutselen, liefhebben, schrijven, lezen, luisteren, enz. Je 
leeft en beweegt voortdurend, overal en in alles wat je doet, in een 
wereld van verhalen, je leeft in een ‘verhalenveld’.  
Via de duizenden verhalen die je hebt opgenomen en verinnerlijkt, put 
je al snel uit een enorme voorraad vertellingen om je eigen verhalen 
vorm te geven en te vertellen. Je innerlijke voorraad is noodzakelijk 
om jezelf te vertellen wat je waarneemt en ervaart, wie je bent of wie 
je wordt, wat je drijft om te doen wat je doet, om jezelf te kunnen 
kennen. Je hebt bestaande verhalen nodig om te kunnen waarnemen, 
situaties te kunnen inschatten, te kunnen oordelen en besluiten, te 
kunnen beslissen en actie te ondernemen. Je vertelt voortdurend jezelf 
verhalen over wie jij bent, wie de anderen zijn, wat je overkomt, wat 
er gebeurt, wat je voelt en wat je denkt, wat je verwacht (en niet altijd 
gebeurt) of wat je vreest (en toch vaak niet gebeurt), wat je wilt en wat 
je liever vermijdt.  
Er heeft voortdurend een innerlijk verhalengesprek plaats in jou.  
Je communiceert voortdurend, verbaal én non-verbaal én met beelden, 
tekens en signalen. Om het even hoe, je vertelt daarbij een verhaal. 
Dat zijn uiteraard niet allemaal uitgebreide verhalen. Wanneer je bv. 
een aangenaam zonnetje op je lichaam voelt, vertel je jezelf een kort 
verhaal over je aangenaam aangeraakt voelen door de zonnestralen. 

-  -4 versie 16.0



Zwijgend naast elkaar zitten is communiceren, zelfs al gaat het om 
iemand die je niet kent, nog nooit hebt ontmoet en je er slechts voor 
enkele seconden bij in de buurt bent. Daarmee leeft er in jou een 
kortverhaal over jezelf en die persoon in deze situatie. Wanneer je 
iemand op haar eentje ziet zitten vertel je jezelf een verhaal over een 
vrouw die daar op haar eentje zit. Het beeld dat je in een flits opneemt 
start tegelijk in jou het vertellen. Heel snel sluipen er in je verhaal 
allerlei veronderstellingen over deze persoon. Misschien doet het 
voorval jou denken aan iemand die je kent, aan een situatie die je ooit 
hebt beleefd, aan een (on)gelukkig voorval, aan een beeld uit een 
film? Onder elk eenvoudig en klein gebaar zit een verhaal, een 
glimlach is een stukje van een groter verhaal. Ik zit in de trein en 
tegenover mij zit een vrouw op wiens gelaat plots een glimlach 
verschijnt. Ze heeft oortjes in en luistert naar iemand of naar muziek. 
Ik zie niet alleen haar gelaat en wat de glimlach met haar doet, ik zie 
ook een verhaal én ik voel in mij een verhaal (over glimlachen, over 
iemand die tegenover mij zit en naar iets luistert en nu glimlacht, over 
wat haar glimlach met mij doet, enz.) Elk mini-stukje van 
communicatie is meer dan louter een signaal, een beeld, een symbool 
of een teken.  
Je begrijpt een voorval, een beeld of een uitdrukking enkel binnen een 
verhaal waar het in past. Je hebt een verhaal nodig om te kunnen 
begrijpen.  
Het leven bestaat uit honderden ‘spelregels’, eenvoudige en 
gecompliceerde, vanzelfsprekende en erg ingewikkelde, formele en 
vooral informele regels. Allemaal zijn ze verpakt in een verhaal. 
Spelregels zijn verhalen, het is dé manier om die vorm te geven en 
door te geven. Je hebt verhalen nodig om je veilig te voelen, om zeker 
te zijn van jezelf en van anderen, om zo vlot mogelijk samen te leven. 

-  -5 versie 16.0



Verhalen vertellen je hoe je het gedrag van andere personen kunt 
inschatten en hoe je tot hen te verhouden. Hoe begroet je iemand die 
je niet kent en hoe kan je zien of je die persoon kunt vertrouwen of 
niet en hoe reageer je dan? Dat vertellen je diverse verhalen. Een 
verkeersbord langs de weg verwijst naar spelregels binnen een verhaal 
over verkeer. Je dient de spelregels te kennen om correct te kunnen 
reageren op het bord. Wanneer je iemand kruist op het voetpad en je 
kijkt elkaar aan vertel je jezelf in een flits een verhaal over de ander. 
Tegelijk ‘leest’ de ander een verhaal uit jouw gedrag en de manier 
waarop je haar (niet) aankijkt. Overal zijn er spelregels en die passen 
binnen een verhaal. Je loopt geen supermarkt binnen terwijl je luidop 
in alle richtingen roept: “Goeiemorgen allemaal!”. (Wellicht geef je 
hiermee wel een aantal mensen een prettig gevoel en help je hen de 
dag te starten met een lach en met een nieuw verhaal “Moet je eens 
horen wat ik deze ochtend meemaakte …”). 
De meeste verhalen vertel je niet met woorden maar via je gedrag. Het 
verhaal is de onderstroom, datgene wat je gedrag draagt, datgene wat 
jouw gedrag zinvol of ‘logisch’ maakt. Omdat het een onderstroom is, 
werkt die onbewust, zonder dat iemand het hoort of ziet of er expliciet 
een verklaring voor geeft. Met ieder gebaar, met iedere signaal, met 
iedere blik, vertel je zoveel zonder woorden, zonder die expliciet te 
maken, zonder uitdrukkelijk aandacht te vragen voor het verhaal. 
Indien we geen verhalen zouden delen, bevriest de wereld. 
Het grote belang van het vertellen van je persoonlijk verhaal toont 
zich tijdens het proces van rouwen na het verlies van iemand of iets 
(een. job, een droom, je fysieke gezondheid, enz.) dat erg belangrijk is 
voor jou, iemand of iets waar jij veel emotionele energie aan hebt 
gekoppeld. Op dat moment zal je het bestaande verhaal over de 
betrokkene of de situatie opnieuw en anders construeren. Tijdens het 

-  -6 versie 16.0



rouwen herschrijf je stukje bij beetje het verhaal van de relatie en van 
de verbinding die er niet meer is. Je legt andere accenten, brengt 
bepaalde gebeurtenissen meer op de voorgrond of zet andere net meer 
op de achtergrond. Dit herconstrueren is noodzakelijke en nuttige 
arbeid. Met het vernieuwde verhaal groeit voor jou een zinvolle 
betekenis van de  nieuwe situatie.


Verhalen voldoen aan menselijke behoeften


Je verlangt naar verhalen omdat die tegemoet komen aan essentiële 
menselijke behoeften. Van bij je geboorte wordt je gedreven door 
behoeften. Er zijn de basisbehoeften zoals behoefte aan aanraking, aan 
voeding, aan kunnen ademen (zuurstof), aan warmte of verkoeling, 
aan rust en veiligheid, behoefte aan zekerheid, aan ruimte om te 
bewegen. Al snel voel je de sociale behoeften zoals behoefte aan 
iemand die voor je zorgt, behoefte om iets uit te drukken en respons te 
krijgen, aan iemand om gevoelens en gedachten mee te delen, om iets 
te verkennen en te ontdekken en te leren, om samen te spelen of te 
werken. Sneller dan de volwassenen veronderstellen groeien er in een 
kind fundamentele behoeften zoals de behoefte om te weten waardoor 
iets gebeurt en de behoefte om te weten waarom dit wel en dit niet.  3

Bij ieder mens leeft verlangen om de vele en complexe ervaringen een 
plaats te kunnen geven, om enerzijds ze te kunnen verklaren en 

 De vraag ‘Waardoor?’ vraagt om een verklaring en schept kennis, de vraag 3

‘Waarom?’ vraagt om verantwoording of om zingeving. De vraag is niet “Waarom 
komt de zon op?” maar “Waardoor komt de zon op?” of “Wat maakt dat de zon iedere 
dag een beetje van plaats verschuift bij het opkomen?”  (Het baan van de zon wijzigt 
gedurende het jaar en dus ook de plaats waar ze opkomt.) Het onderscheid tussen 
deze twee type vragen is essentieel, toch wordt ons dat niet aangeleerd. Onze  
ouders leerden ons Waarom? te vragen en zijn daarna niet blij wanneer we honderd 
keer Waarom? vragen!  Je leest er meer over in De Kunst van het vragen stellen

-  -7 versie 16.0



begrijpen en anderzijds om de zin van wat er gebeurt te kunnen vatten, 
om zin te geven aan wat hen overkomt. Verhalen bieden een antwoord 
op de vele vragen die worden opgeroepen door de vele behoeften die 
we hebben. Dit is vooral voelbaar wanneer niet wordt voldaan aan 
onze behoeften. Onze behoeften leiden ons naar verwachtingen en 
naar een bepaalde respons. Wat we willen is niet alleen een concreet 
antwoord of een reactie maar tevens een verhaal waarin dit ingebed is. 
We willen een ‘goed’ verhaal. We willen allemaal een minimum aan 
veiligheid en zekerheid. Een goed verhaal biedt ons dat, alleszins het 
gevoel dat het zo is. Zelfs mensen in een vluchtelingenkamp vertellen 
zichzelf en anderen dat ze hier veilig zijn want in hun tent is even 
geen oorlog. 


Het is dan ook een venijnige vorm van oorlog voeren om bewust 
burgers op te jagen en een gevoel te geven dat ze nergens meer veilig 
zijn, om voortdurend hun verhaal van veilig zijn te verstoren, om hun 
verhaal van zekerheid te ondergraven en om ‘valse’ verhalen te 
verspreiden. 


We willen begrijpen zelfs al is de situatie onvoorstelbaar en onbegrijp-
baar. We vertrekken van de overtuiging dat begrijpen hoe dan ook 
mogelijk is indien we maar voldoende informatie krijgen ingebed een 
‘goed’ verhaal. We verlangen naar verhalen die de situatie ‘begrijp-
baar’ maken. We willen eenvoudige verhalen zelfs al vertellen ze over 
complexe dingen. We willen dat de zaken eenvoudig worden 
voorgesteld, met enkele cijfers liefst, want cijfers geven de illusie dat 
we iets kunnen meten en daardoor weten. We willen dat de situaties en 
relaties worden gevat in een verhaal met eenvoudige modellen en 
schema’s. Liefst hebben we een stappenplan-verhaal met een beperkt 
aantal stappen, vier tot acht. Zo’n plan geeft ons een gevoel van 
zekerheid, de zekerheid dat we goed bezig zijn, dat we op de goede 
weg zijn, dat we een oplossing kunnen bereiken indien we maar deze 

-  -8 versie 16.0



weg nauwgezet volgen. We willen vooral dat verhalen een einde 
kennen, liefst een happy end maar als dat niet kan dan toch liever een 
overlijden of een nederlaag als einde beter dan helemaal geen einde, 
want dan is het verhaal nog steeds niet ‘af’. We willen het lichaam van 
wie is vermist of verdwenen, want enkel dan kunnen we het verhaal 
afronden. We houden er niet van om in onzekerheid te blijven leven.


Niet één verhaal vertelt alles over alles


Het aantal soorten verhalen dat kan worden verteld is zeer groot en 
zeer divers. Naast de dagelijkse verhalen die ons leven creëert of 
ondersteunt zijn er de grote verhalen van de politieke partijen en de 
wetenschappen. Elke tak van de wetenschap heeft een eigen specifiek 
groot verhaal. Daarnaast zijn er de verhalen van de diverse kunsten, de 
gezongen of gespeelde verhalen en de biografische verhalen, en er zijn 
uiteraard de vele godsdiensten en anderen met hun sacrale en 
spirituele verhalen, waar een grote aantrekkingskracht van uitgaat net 
omdat die pretenderen Hét Groot Verhaal te vertellen.

Al deze grote verhalen vertellen iets over de waargenomen en de 
beleefde ‘werkelijkheid’. Sommige verhalen maken de zaken helder 
en verklaren, andere bieden zingeving, steun of troost. Je zou wel 
willen dat alle verhalen vertrekken vanuit één ‘werkelijkheid’ en dat 
ieder verhaal gewoon een onderdeeltje vertelt van één groot 
begrijpbaar, samenhangend verhaal. Dat de vele verhalen een geheel, 
één ‘werkelijkheid’, kunnen of moéten vormen is voor vele mensen 
een sterk verlangen. Dat éne verhaal en die éne ‘werkelijkheid’ blijft 
echter een wens, een uitgangspunt, een aanname, een overtuiging, 
geen ‘feit’. Het is een van de kenmerken van de mens om de vele 
korte of lange verhalen over zijn ervaringen, belevingen en gedachten 
tot een geheel te vormen, tot één Groot Verhaal. Wanneer je vele 

-  -9 versie 16.0



verhalen bijeenlegt kan je die beleven als een geheel. Elk afzonderlijk 
verhaal creëert echter bij het vertellen een eigen ‘werkelijkheid’ en de 
verschillende verhalen vormen niet zomaar een geheel. Sommige 
passen bij meerdere andere verhalen, sommige verhalen passen bij 
slechts een beperkt aantal vertellingen of hebben een heel eigen 
specifiek verhalengebied. 
De meeste mensen willen dat hun persoonlijke verhaal, de grote 
verhalen van hun gemeenschap, de spirituele verhalen en de verhalen 
van de wetenschappen in elkaar passen als matroesjka- of baboesjka-
popjes. De popjes symboliseren de overtuiging dat de micro-kosmos 
(het persoonlijke) passen binnen het de macro-kosmos (het heelal), er 
zelfs een afspiegeling van zijn.


‘Geneste’ verhalen, verhalen die in elkaar grijpen


Wat doe je met de vele diverse, soms erg tegenstrijdige verhalen in de 
wereld? Je kunt je eigen verhaal als enig juiste te beschouwen en alle 
andere verhalen afwijzen. Je kunt trachten een synthese te maken en 
ze terugbrengen tot één Groot Verhaal en alle verhalen die daar niet 
binnen passen afwijzen of verzwijgen. Er is een alternatieve manier: 
de vele verhalen gewoon naast elkaar leggen. Je bekijk dan wat de 
‘zeggingskracht’ is van elk verhaal, zowel inhoudelijk als naar vorm 
en structuur. Je kunt gelijkenissen en verschillen noteren en verbanden 
leggen. Tenslotte kan je overwegen op welke manier en in welke mate 
de verhalen in elkaar kunnen worden geschoven zonder tekort te doen 
aan elk van hen.


-  -10 versie 16.0



Een citaat van Brian Greene: 
4

“We kijken naar de werkelijkheid, we herkennen patronen en die 
patronen voegen we samen tot verhalen die kunnen fascineren, 
informeren, verbazen, vermaken en opwinden. Hierbij is het meervoud 
- verhalen - essentieel. In de bibliotheek van het mensenlijk denken 
bestaat niet zoiets als een enkel, verenigd boekdeel waarin het 
uiteindelijke begrijpen wordt overgebracht. Integendeel, we hebben 
vele, op elkaar aansluitende verhalen geschreven die verschillende 
domeinen van de menselijke nieuwsgierigheid en ervaring verkennen; 
dat wil zeggen, verhalen die de patronen van de werkelijkheid elk met 
een eigen grammatica en woordenschat weergeven. …   
Dit zijn allemaal verhalen die steeds maar doorgaan, ontwikkeld door 
denkers uit verschillende disciplines. Een sage die begint bij quarks 
en eindigt bij het bewustzijn zou een lijvig boekwerk zijn. Toch grijpen 
de verschillende verhalen wel in elkaar. …   
Hoe onderling verbonden ze ook zijn, de verschillende verhalen, 
verteld in verschillende talen en gericht op verschillende niveaus van 
de werkelijkheid, geven totaal verschillende inzichten. Misschien 
zullen we op een dag naadloos van het ene verhaal op het andere 
kunnen overgaan en alle voortbrengselen van de menselijke geest, 
werkelijk en fictief, van de wetenschap en van de verbeelding, met 
elkaar kunnen verbinden. …  
Maar ook als we niets hebben dat daarbij zelfs maar in de buurt komt, 
kunnen we er veel van opsteken als we ons in die verhalen onder-
dompelen - wetenschappelijk, creatief, in de verbeelding. …   
Diepe mysteries vragen om helderheid, gegeven door een reeks 
‘geneste’ verhalen, verhalen die als een set schalen in elkaar passen. 
Of ze nu reductionistisch of emergent zijn (spontaan verschijnend), 
wiskundig of figuratief, wetenschappelijk of poëtisch, we puzzelen het 

 Brian Greene, prof. wiskunde en theoretische natuurkundige, mede-ontwikkelaar van 4

de snaartheorie en oprichter van het Word Science Festival. Een citaat uit zijn boek 
Tot het einde der tijden - De zoektocht naar de reden van ons bestaan in een nieuwe 
wereld, Spectrum 2020

-  -11 versie 16.0

https://www.worldsciencefestival.com


rijkste begrip bij elkaar door vraagstukken vanuit een scala aan 
perspectieven te benaderen.” 

-  -12 versie 16.0



Je leven is een bundel 
korte verhalen 

-  -13 versie 16.0



Je bent een verhalenverteller


Wat jou als mens onderscheid van alle andere levende wezens is: 
mensen kunnen verhalen bedenken en vertellen. Je leven is een 
verhaal, neen, het is een bundel van allemaal korte verhalen. Je vertelt, 
schrijft of toont vaker een stukje van je leven. Je vertelt iedere dag 
over alles en nog. Hoe vaak krijg je van vrienden, kennissen, buren of 
toevallige ontmoetingen de vraag: “Wat doe je als job?” of “Heb je 
(klein)-kinderen?” of “Hoe was je vakantie?” of “Heb jij hier ervaring 
mee?” of “Heb je dit ook gezien op tv?” Telkens antwoord je - kort of 
lang - met een verhaal. Vaak krijg ik op de trein stukjes levensverhaal 
van mensen die toevallig recht over mij zitten. Vertel jij ook op de 
trein of wanneer je ergens moet wachten? Waarover vertel je dan?


-  -14 versie 16.0

Je herinneringen,  
gebeurtenissen in het verleden, 

je vakanties en avonturen, onaan-
gename en pijnlijke ervaringen, 
de last die op je schouders drukt, 
wat je niet hebt gedaan en waar je 

spijt van hebt

Je twijfels en onzekerheden, 
de keuzes waar je voor staat, 
je verklaring voor wat er is 
gebeurd en nu gebeurt, hoe 

jij de zaken  begrijpt

Het concrete project waar je 
nu aan werkt, je huidige job, 

je vrijwilligerswerk, de 
uitdagingen die je nu aanpakt

Wat je echt drijft, waar je erg goed 
in bent, je talenten, je (kern)-
kwaliteiten, je beperkingen,  

je gezondheid of ziektes,  
je hobby’s, je sport, dat  

waar je kunt van genieten

Wat je gelooft, je 
overtuigingen, waar je echt 

voor staat, wat voor jou echt 
belangrijk is in het leven, 

wat de zin is van dat wat er 
gebeurt in de wereld en  
de zin van jouw leven

© Francis Gastmans 
Versie 1.0 - 2024

Je idealen, je dromen,  
je verlangens, de projecten die 
je graag zou willen realiseren, 
je toekomstplannen, wat je wil 

bijdragen aan de wereld
Waarover gaat je verhaal 
wanneer je terloops iets 

vertelt? 
Wat vertel je en wat niet? 

Wat wil je tonen en  
wat hou je voor jezelf? 
Vertel je of klaag je?

Dat wat jou van buitenaf 
beïnvloedt en waar je weinig 

of geen invloed op hebt

Hoe je de dingen aanpakt, de 
opleidingen die je hebt gevolgd,  

de vaardigheden of technieken die je 
beheerst, de hulp die je durft te vragenJe relaties, je (klein)- 

kinderen en familie, je  
vrienden, je buren, je collega’s,  
je klanten, je leidinggevende,  

de organisatie waar je lid 
van bent



Soms neem je de tijd om een langer verhaal te vertellen, om terug te 
blikken op meerdere aspecten of meerdere jaren van je leven. Er is 
vaker een gelegenheid om even te gaan zitten, je een beeld te vormen 
van je leven en er op te reflecteren: wanneer kinderen of kleinkinderen 
er naar vragen, bij een opleiding, bij een cursus rond het thema 
‘Ontdek je ‘ware zelf’’, bij de huisarts, bij een levenscrisis, bij de 
bemiddelaar tijdens een scheiding, tijdens een therapie, wanneer je op 
een kruispunt van je leven staat, op oudere leeftijd, in je palliatieve 
fase.


Je hoeft niet te wachten tot de voorlaatste dag van je leven om werk te 
maken van je levensverhaal of om materiaal daarvoor bij te houden. 
Het moment om materiaal opzij te leggen of te verzamelen voor je 
verhaal is … nu. Net zoals je op tijd je wilsverklaring kunt opstellen, 
zodat er met jouw wensen rekening wordt gehouden wanneer je op 
een verwacht of een onverwacht moment in een palliatieve situatie 
terechtkomt.


Hoe breng je jezelf in beeld? Hoe breng je je leven in beeld? Vanuit 
welke intentie vertel je je levensverhaal? Louter als kennisgeving? Of 
om te zeggen: “Blijf aan mij denken.”? Of om de betrokkenen te 
bedanken? Of om je spijt te betuigen over bepaalde beslissingen? Of 
misschien om uiteindelijk een geheim mee te delen? Of vertel je het 
om niet misbegrepen te worden: “Dit is wat er toen werkelijk 
gebeurde”? Of vertel je een verhaal dat bewust anderen verder wil 
inspireren: “Dit vind ik belangrijk dat je verder draagt als gedachte.”? 

-  -15 versie 16.0



Je levensverhaal is niet je levensloop


Wat je vertelt is een constructie. Je levensverhaal is een verhaal ‘over’ 
jouw leven maar het ‘is’ jouw leven niet. Het is zoals het onderscheid 
tussen enerzijds een foto tonen van een landschap en over je 
gevoelens op dat moment vertellen en anderzijds zelf samen in het 
landschap staan. Toch heeft het zin om in een terugblik naar je leven 
te kijken als een verhaal en dit te delen.  
Je verhaal mag dan nog zo nauwkeurig mogelijk zijn, het blijft zeer 
moeilijk (zo niet onmogelijk) om alle pijnen, kwetsuren, angsten, 
vreugdes en spirituele ervaringen op zo’n manier weer te geven dat de 
lezer die mee kan voelen. Zelfs een uitgewerkte biografie over iemand 
is een beperkt verhaal waarin veel niet wordt gezegd. 
Je distilleert een samenhangend verhaal uit een selectie van je ‘levens-
materiaal’. Eigenlijk her-creëer je telkens je over jezelf vertelt stukjes 
van je leven. Je presenteert jezelf daarbij opnieuw als een ‘identiteit’, 
als een samenhangende persoon. Gebeurt het ook anders? Ja, je kunt 
bv. een onderscheid maken tussen de ontwikkeling van je ‘identiteit’ 
en die van je ‘zelf’, je ‘ware zelf’ of de groeien in een bepaalde 
sociale rol (Hoe ik als ondernemer groeide.). Sommige mensen 
vertellen hoe ze op een cruciaal moment van hun leven zichzelf terug 
hebben ‘uitgevonden’ of eindelijk hun ‘ware zelf’ hebben ontdekt of 
zichzelf hebben ‘her-wonnen’ of zich als een ‘nieuw iemand’ hebben 
aanvaard (bv. na een bijna-dood-ervaring). Ze hebben het ‘oude leven’ 
afgelegd en het ‘nieuwe leven’ aangetrokken. Soms wordt een scherp 
onderscheid gemaakt in levens-fasen en tussen het ‘oude verhaal’ en 
het ‘nieuwe ver-haal’.  
Bij velen is er de drang om een ‘rode draad’ te schetsen in hun leven. 
Is die er? Bestaan er vast omlijnde levensfasen? Dat is een kwestie 
van de levensvisie, het biografisch perspectief of de theorie die je 

-  -16 versie 16.0



voorstaat. Eigenlijk doet dit er allemaal niet toe, jouw verhaal is jouw 
verhaal en dat mag gehoord en ontvangen worden zoals jij het vertelt.


Vanuit welk perspectief vertel jij over jezelf en 
vertellen anderen over jou (en jij over anderen)?


Er wordt vanuit verschillende perspectieven naar jou gekeken en jij 
kijkt vanuit een van deze perspectieven naar jezelf en naar anderen. 
Alle mensen die jij ontmoet hebben een verhaal over jou en jij hebt 
een verhaal over hen. Alle verhalen leveren materiaal voor jouw 
levensverhaal, en dat omvat bijgevolg diverse perspectieven.


Eerste-persoon perspectief = je eigen visie; je kijkt naar wat er nu 
concreet in jou of met jou gebeurt; je kijkt naar de invloed van de 
actuele context. Enkel jij kunt zo waarnemen want enkel jij kunt 
rechtstreeks voelen wat er in jou omgaat. Jij hebt een uniek beeld van 
jezelf, iets dat niemand anders kan waarnemen. Enkel jij kunt in je 
hoofd en in je hart kijken. Je vertelt een ik-verhaal. 

Eerste-persoon meta-perspectief = je kijkt innerlijk vanop een afstand 
naar wat er op dit moment gebeurt én naar wat er in het verleden is 
gebeurd; je kijkt naar zaken die gelijken en naar ervaringen die niet 
gelijken; je kijkt naar ervaringen die terugkomen en je kijkt naar 
patronen. Je tracht zo eerlijk mogelijke jezelf waar te nemen vanuit 

-  -17 versie 16.0

1-meta  

 1 2 3 4



een breed perspectief in tijd en ruimte. Je kunt afstand nemen van de 
actuele context en die ook bekijken vanop een afstand. Je kunt daarbij 
leren veeleer systemisch te kijken, jezelf te beleven en te beschrijven 
als een dynamisch systeem.

Tweede-persoon perspectief = iemand die voor jou als ‘mijn tweede 
ik’ fungeert kijkt op een empathische wijze naar jou (bv. een ouder, 
een geliefde, een empathische coach, een betrokken therapeut, een 
leermaatje). Je ontvangt van die persoon een beeld van jezelf dat lijkt 
op ‘het beeld van een heldere spiegel’. Zij kan jou een hier-en-nu 
perspectief bieden maar ook een meta-perspectief.  
Derde-persoon perspectief = een buitenstaander doet ‘objectief’ vast-
stellingen die betrekking hebben op aspecten van jou en jouw gedrag 
(bv. een leraar, je huisarts, een trainer, een wetenschapper). Het 
‘objectieve’ beeld dat buitenstaanders je aanbieden is slechts een 
fragment van jou, want zij kunnen slechts een deel van jou 
waarnemen. Soms is het een verwrongen beeld wanneer hun visie en 
hun oordeel een hoofdrol spelen bij wat zij waarnemen en vertellen. 
Om een waarheidsgetrouw beeld van jou te geven zal een profes-
sionele waarnemer bijgevolg zo streng mogelijk tewerk gaan in het 
verzamelen van ‘feiten’ en zij zal beroep doen op bronnen die 
rechtstreeks van jou komen (eerste-persoon perspectief) en van 
personen die dicht bij jou staan (tweede-persoon perspectief). Een 
gewetensvolle wetenschapper of arts zal jouw persoonlijke gegevens 
aanvullen met data uit haar onderzoek, uit experimenten en testen.  
Vierde-persoon perspectief = wat je vrienden, sociale relaties of 
anderen menen te zien. Je bent steeds deel van meerdere groepen; dit 
gaat om je familie, je vriendenkring, je werkomgeving, je sportclub, je 
buren, enz. Afhankelijk van jouw betrokkenheid binnen de groep heb 
je verschillende verhoudingen tot de andere leden en deel je met hen 

-  -18 versie 16.0



diverse soorten informatie (oppervlakkige, louter sociale, zakelijke, 
persoonlijke, intieme, levensbeschouwelijke). Wat zij jou bieden komt 
vaak vanuit een beperkt en eenzijdig perspectief.  
In sommige gevallen (bv. via sociale media) gaat het om buiten-
staanders met een goedkoop advies of een vage mening. Ze vertellen 
hun eigen behoeften en (voor)oordelen. Ze zijn niet bij jou betrokken.


Hoe beleef jij de vier dimensies in je leven?


We hanteren vier dimensies om een persoon, een subject of een object 
te lokaliseren in de ruimte-tijd: links-rechts (oost-west), voor-achter 
(zuid-noord), boven-onder (zenith-nadir) en het verloop in de tijd, de 
bewegingen die de persoon, het subject of het object maakt. 
Bij het samenstellen van je levensverhaal kies je het materiaal uit de 
vier dimensies van je levensloop. Deze vier dimensies werken op 
ieder moment samen en tegelijkertijd. Ze zijn van elkaar afhankelijk. 

-  -19 versie 16.0

Mogelijkheden, 
grenzen en keuzes Beslissingen, 

daden en effecten

Innerlijk 
diepte

Uiterlijk 
oppervlakte

Naar buiten gericht, 
naar de ander

Naar binnen gericht, 
naar mezelf

Vier dimensies die je situeren in het leven

Chronos-tijd 
en 

Kairos-tijd

© Francis Gastmans



Er is de dynamische dimensie (links-rechts) tussen enerzijds je 
keuzemogelijkheden en je begrenzingen en anderzijds je beslissingen 
en de effecten daarvan. Wat ervaar je als je ‘gegevens’? Wat zijn je 
mogelijkheden? Wat zijn je beperkingen? Welke weg heb je in je leven 
gekozen en besloten en welke niet? Wat heb je uiteindelijk beslist en 
wat niet? Voor welke effecten van je beslissingen neem jij de verant-
woordelijkheid? Wanneer je iets beslist, beslis je op dat moment 
tegelijk wat niet te doen, wat te laten. Je beslissingen creëren het 
concrete, werkelijke pad van je leven, niet je wensen en voorop-
gestelde idealen.


Er is de dynamische dimensie (voor-achter) van je verhouding tot 
jezelf en tot de anderen, tussen enerzijds een open houding, jezelf 
geven, naar buiten gericht en anderzijds je wat afzonderen of 
afsluiten, naar binnen gericht. Het gaat om de ontmoetingen en de 
relaties die je hebt met andere mensen, met de wezens in de natuur en 
met alle elementen die jouw context vormen én dat we je doet en niet 
doet bij die ontmoetingen. Een mens is een wezen-in-relatie, een 
wezen-in-verbinding én een wezen-in-een-context. Hoe open of 
gesloten loop jij in het leven? Wie treed jij tegemoet en van wie 
verwijder jij je? Wat deel je in de ontmoetingen? Wie zit er in je 
‘levensnetwerk’ en wie niet?


De derde dimensie (onder-boven) betreft het balanceren tussen 
enerzijds je uiterlijke activiteiten, beslissingen en ontmoetingen, de 
oppervlakte-laag van je leven, en anderzijds je innerlijke wereld, de 
dieptelaag van je leven. Wat toon je, druk je uit en wat niet? Hoe 
authentiek kan je zijn in deze situatie? Welke momenten ben je op 
anderen gericht en wanneer richt jij je volledig op jezelf? Hoe 
balanceer je daartussen? Wat is het verhaal van je uiterlijke biografie 
en wat is het verhaal van je innerlijke ontwikkeling, je ‘innerlijke 

-  -20 versie 16.0



biografie’? Voor sommigen verwijst de oppervlaktelaag naar hun 
‘identiteit’ en de dieptelaag naar hun ‘zelf’.


De wijze waarop je beweegt in je leven en jij die bewegingen beleeft, 
toont de vierde dimensie: je uiterlijke en innerlijke bewegingen, het 
verloop van je diverse ontwikkelingsprocessen, hoe jij omgaat met 
‘tijd en ruimte’. De andere drie dimensies samen beleef jij in een 
dynamiek die je kunt ervaren óf als een lijnig verloop met een 
duidelijke richting, die beantwoordt aan wetmatigheden, óf als een 
beweging vol toevalligheden, met bergen en dalen, met vele kruis-
punten, voor sommigen een beetje een wirwar, óf als een brede stroom 
aan belevingen en bewegingen en waarbinnen ieder moment jij wordt 
gekozen en jij kiest, waarbinnen jij je volgende stap zet en een pad 
een creëert.


Je leeft niet alleen, je leeft met anderen in een netwerk van relaties. 
Voor sommigen is het een moeilijk te aanvaarden gedachte: je bent 
een interafhankelijk wezen. Bij alles wat je ziet, voelt, denkt, uitdrukt, 
eet, doet, enz. word je beïnvloed door anderen en door je omgeving. 
Je kunt niets zonder de anderen. Het voedsel dat je eet, de kleren die 
je draagt, de activiteiten die je onderneemt, de tools die je nodig hebt 
voor je activiteiten, de wijze waarop je kunt communiceren met 
anderen, … alles, letterlijk alles, krijg je van anderen, via schenken, 
ruilen, kopen of stelen. Dat geldt eveneens voor alle niet-materiële 
zaken, zoals: kennis, ideeën, inzichten, duizend manieren om je uit te 
drukken (verbaal, non-verbaal, beeldend), antwoorden op je vragen. 
Niemand heeft een ‘zuiver oorspronkelijke gedachte’ of doet een 
‘unieke ontdekking’.


-  -21 versie 16.0



Vier sociale behoeften


Elk individu heeft vier sociale basisbehoeften. Het zijn kernthema's 
bij de ontwikkeling van jezelf en van je relaties, zowel relaties in een 
groep als met een individu.


Erkenning en inclusie: Iedereen wil erkend worden, meetellen en 
serieus genomen worden; niemand wil buitengesloten worden. Het 
gaat om erbij horen, om het gevoel opgevangen, aanvaard en verzorgd 
te worden zoals je bent. Waar liggen de grenzen tussen groepslid zijn 
en de eigen identiteit? Kan ik in deze familie, in deze groep in deze 
gemeenschap mezelf uitdrukken? Welk soort gedrag is hier acceptabel 
en welke grenzen stellen de anderen aan mijn gedrag?


Waardering en genegenheid of affectie: Iedereen wil gezien worden, 
graag gezien worden, sommigen hebben een sterke behoefte aan 
affectie en persoonlijke waardering. De voornaamste vragen hier 
hebben te maken met het omgaan met de eigen autonomie in een 

-  -22 versie 16.0

Voldoende tot 
veel waardering 
en genegenheid Weinig of geen 

waardering en 
genegenheid

Weinig of geen 
invloed en controle

Voldoende tot veel 
invloed en controle

Weinig of geen 
erkenning en 
erbij horen

Voldoende tot 
veel erkenning 
en erbij horen

Vier sociale basisbehoeften

Tijd en ruimte 
om te groeien

© Francis Gastmans



groep, met de vrees niet aardig gevonden te worden, anderzijds met 
een vrees voor teveel intimiteit. Wie is echt geïnteresseerd in mij, in 
wie ik echt ben? Wordt mijn privacy en mijn persoonlijke grenzen 
gerespecteerd? Hoeveel van mijn overtuigingen en van mijn emoties 
kan (of moet) ik tonen in deze relatie, in deze groep? In welke mate is 
het veilig om me hier bloot te geven en me authentiek te tonen?


Invloed en controle: Iedereen wil invloed uitoefenen op de ander, op 
familieleden, op teamleden of op een grote groep; sommigen willen 
een sterke invloed. Het gaat hier om het (voorzichtig) uittesten van de 
krachten en de competenties, waarbij iedereen probeert invloed te 
verwerven. Hoeveel invloed kan ik hebben in deze relatie, in deze 
groep? Velen van ons willen niet alleen invloed, ze willen ook macht 
(fysieke, emotionele, intellectuele, psychische, maatschappelijke, 
economische, militaire). Wie heeft er macht en invloed over mij en 
hoeveel? Hoe wordt in deze groep, in deze gemeenschap omgegaan 
met ‘macht’? Hoe transformeren ze hier ’macht’ in ‘kracht’? Hoe kan 
ik hier mijn ‘Eigen kracht’ ontwikkelen en beleven? 


Ruimte en tijd: Een relatie ontwikkelen betekent naar elkaar toe 
bewegen en dat vraagt tijd en ruimte. Bij een gezonde ontwikkeling 
geef je regelmatig en om beurten aandacht aan het vormgeven van de 
andere drie basisbehoeften. Af en toe houdt een relatie op, dan is het 
tijd om af te wikkelen. Hoe laat je een verlangen naar een antwoord 
op de drie basisbehoeften in deze relatie los? Wat vertelt jouw levens-
verhaal over de ontwikkeling en de afwikkeling van relaties? 

-  -23 versie 16.0



Wat is je ‘context’?


‘Context’ slaat op alles wat in en rond een persoon of een groep 
invloed heeft op het waarnemen, denken, communiceren en handelen.
‘Context’ is geen statisch gegeven, je dient steeds opnieuw waar te 
nemen welke aspecten veel, weinig of geen invloed hebben. Er zijn 
aspecten waar je zelf enige invloed op kunt hebben en er zijn aspecten 
waar je niet de minste invloed op hebt en die toch op jou inwerken, 
zelfs vanuit een punt ‘ver van je bed’. De context beïnvloedt bijna 
steeds onbewust, toch heeft het in elk levensverhaal een cruciale rol.


Algemene aspecten zijn bv.: de taal of talen waarin je communiceert; 
de culturele en historische gegevens van de plaats en de tijd waarin je 
je bevindt; de politieke situatie; de traditie waarbinnen je leeft; de 
vooropgestelde waarden en normen; de algemeen gepropageerde 
‘waarheid’ en overtuigingen; de mening van de wetenschap; de relatie 
tussen de mensen; het nieuws van de dag; de sociale media; …  
Omgevingsfactoren zijn bv.: de beelden in je omgeving (reclame, 
vlaggen, standbeelden); de geluiden die klinken (op de voor- of de 
achtergrond); de fysieke kenmerken van de omgeving (de architectuur, 
de straten en pleinen); de natuur, de dieren; het weer; de kwaliteit van 
de lucht of de verontreiniging; …  
Persoonlijke aspecten zijn bv.: je opvoeding, je scholing en je 
opleiding; je socialisatie; hoe je hebt leren waarnemen, voelen en 
denken; hoe je hebt leren emotioneel te reageren, te oordelen en te 
beslissen; hoe je betekenis geeft aan je ervaringen; je economische en 
sociale situatie; je sociale verbindingen; hoe jij je verbonden voelt met 
andere generaties en andere culturen; je gezondheid en je wel-
bevinden; je waarden en normen; je ethische reflex, de druk die je 
ervaart om iets te doen of net niet; mensen die voor jou een leider, 

-  -24 versie 16.0



coach of ‘helper’ zijn (formeel of informeel); de mensen die niet 
aanwezig zijn maar aan wie je denkt; wat jij ervaart als jouw 
verantwoordelijkheid en de druk die anderen daarop uitoefenen; …


Wat betekent ‘tijd’ in jouw leven?


Onze ‘dagelijkse’ tijd is de chronologische tijd, de Chronos-tijd 
(Chronos is een figuur uit de Griekse mythologie). Hij staat voor de 
meetbare tijd, de kloktijd. De tijd waarin je van activiteit naar 
activiteit gaat; de tijd waarin je doel- en resultaatgericht tewerk gaat; 
de tijd waarin je altijd tijd tekort komen en waarvan je zegt dat je ‘tijd 
verliest’ (alsof je tijd kunt bezitten!). Tijd is voor de meeste mensen 
een ‘product’ geworden, een kostbaar goed, een schaars middel. We 
begrijpen en ervaren tijd als iets wat kan worden besteed, verspild, 
bespaard of verloren. De Chronos-tijd kost geld! Je moet je tijd goed 
managen! Je kunt tijd slim of slecht investeren, of er zuinig mee 
omspringen. Deze tijd beelden we uit op een rechte lijn, op een cirkel, 
(zoals onze uurwerken), een zonnewijzer aan de muur of op de grond, 
digitaal met voortdurend verspringende cijfers.

Daarnaast is er de Kairos-tijd (Kairos is de jongste zoon van Zeus). 
Dan spreekt men niet meer van een lijnig verloop maar van ‘de 
beleving in het moment’. Bij Kairos gaat het om de innerlijke nu-
beleving. Het gaat om het vatten van het moment in het moment. 
Hiervoor is aandacht, rust en concentratie nodig én tegelijk het 
loslaten van de chronologische tijd. Dan is er geen vast ‘begin’, geen 
‘verloop’ en geen ‘einde’ meer. Want Kairos heeft geen meetbare duur. 
Het ‘nu’ kan je beleven in een seconde of in een minuut, maar uren 
beleving kunnen eveneens een ‘nu-beleving’ geven (bv. tijdens een 
meditatie of wanneer je helemaal wordt opgeslorpt door een activi-
teit). Kairos-tijd is de kwalitatieve tijd. “De vertraagde tijd die als een 

-  -25 versie 16.0



ruime jas om je heen zit.”, “De tijd die tot leven komt als de klokken 
zwijgen”. Je zou het ook de ‘tussentijd’ kunnen noemen.  
Voor de Kairos-tijd wordt soms een cirkel zonder pijlen gebruikt, als 
een symbool, niet als een lijnige tekening! In de zen tekent men zo’n 
cirkel vaak niet gesloten.


De Chronos-tijd of de chronologische tijd wordt klassiek opgevat als: 
een ononderbroken doorlopende beweging aan eenzelfde, meetbare 
snelheid in één richting. Deze tijd wordt weergegeven door een lijn. 
De mens wil immers alles kunnen lokaliseren en alles een plaats 
kunnen geven in ‘ruimte’ en in ‘tijd’. Einstein bracht dit samen in de 
ruimte-tijd, een verloop van tijd is tegelijk een veranderde positie in 
de ruimte en omgekeerd. Bij ruimte-tijd is er sprake van positie, duur, 
snelheid en versnelling. Het is en blijft echter wel de chronologische 
tijd, een meetbare tijd. 
Bij de Kairos-tijd gaat het om de waarneming en de beleving van 
verandering, het gaat om de ‘beweging’, de uiterlijke én de innerlijke 
beweging waarbij positie, duur, snelheid en versnelling slechts een 
beperkt aantal elementen zijn. Bij ‘beweging’ is er daarnaast immers 
ook sprake van richtingen (meerdere mogelijkheden), kracht, energie, 
ritme, intervallen, vertraging, tempo, breuken, momenten van stilstand 
of stilte. Dit is de ‘ruimtelijk beleefde tijd’ waarmee bv. de muziek en 
de dans werkt en die bepaalde kunstwerken trachten uit te drukken. 


De Kairos-tijd ‘circulair’ noemen en als tegengesteld stellen tot de 
Chronos-tijd die je ‘liniair’ noemt is een totaal foute visie.  
Recht-lijnig (lineair) en cirkel-lijnig (circulair) zijn beiden varianten 
van een ‘lijnige’ visie (‘lijnig’ is de letterlijke vertaling van lineair)!  
De Chronos-tijd kan je vlot afbeelden en meten met een cirkel 
(circulair). De Kairos-tijd ontsnapt volledig aan deze voorstellingen, 
ze ontsnapt aan iedere lijnige tekening. 

-  -26 versie 16.0



Je levensverhaal is een netwerk van verhalen


Ieder levensverhaal is een verhalensysteem, een netwerk van zelf 
geschreven ‘levensgebeurtenissen’. Het leven van een individu is niet 
één lang verhaal met een eenvoudige verhaallijn, een ‘rode draad’ in 
de biografie. Een leven is een aaneenschakeling van erg verschillende 
ervaringen: aangename en onaangename, zachte en pijnlijke, 
overweldigende en nietszeggende, gelukkige en ongelukkige, enz. Een 
mensenleven is een netwerk van diverse verhalen die je daarover 
vertelt, van erg korte verhaaltjes tot zeer lange (levenslange?) 
verhalen. Iedere dag zijn er nieuwe ervaringen en start je nieuwe 
verhalen of vervolg je reeds beschreven verhalen. Alle verhaaltjes en 
verhalen formuleer je zelf, ze zijn verbonden met elkaar en ze 
beïnvloeden het vertellen van de volgende verhaaltjes.

Voor een buitenstaander die niet zorgvuldig kijkt, lijkt een leven op 
een boek met hoofdstukken.  In werkelijkheid is het een dynamisch 5

netwerk van verhalen, korte verhaaltjes en lange verhalen, eenmalige 
verhaaltjes of verhalen die jaren verdergaan en die je voortdurend 
bijwerkt. Al je verhalen vertel je iedere keer een beetje anders; bij 
iedere herinnering of bij elke nieuwe ontmoeting vertel je het verhaal 
opnieuw en werk je het bij. Je verhalen worden bijgeschaafd, 
veranderd, herzien, mooier of dramatische gemaakt. Het is steeds de 
laatste versie van je verhaal die zijn ‘werk’ doet in het geheel. Want 
het verhalensysteem heeft een opdracht, enerzijds je leven begrijpbaar 
maken door voortdurend een verklaring te formuleren voor ieder van 

 Dit is een beeld dat het lijnig grondpatroon gebruikt, het grondpatroon waarmee we 5

allemaal zijn opgegroeid. Dat grondpatroon kan worden aangevuld (of beter, vul je 
best aan) met het systemisch en het lemniscatisch grondpatroon. Het verhaal over 
het verhalensysteem vertrekt vanuit een systemische kijk op het leven. 
Je leest meer over de drie grondpatronen in: Drie grondpatronen om je leven te be-
leven

-  -27 versie 16.0



de vele diverse ervaringen, en anderzijds je leven zin en betekenis 
geven, alle gebeurtenissen een plaats te geven binnen een 
overkoepelend zingevend groot verhaal. 


Het verhaal van verbinden en binden


Je leeft niet alleen, je leeft met anderen in een netwerk van relaties. 
Voor sommigen is het een moeilijk te aanvaarden gedachte: je bent 
een interafhankelijk wezen. Je kunt niets zonder de anderen. Het 
voedsel dat je eet, de kleren die je draagt, de activiteiten die je 
onderneemt, de tools die je nodig hebt voor je activiteiten, de wijze 
waarop je kunt communiceren met anderen, alles wat je leest, hoort en 
ziet … alles, letterlijk alles, krijg je van anderen, via schenken, ruilen, 
kopen of stelen. Dat geldt eveneens voor alle kennis, ideeën, 
inzichten, antwoorden op je vragen, duizend manieren om je uit te 
drukken (verbaal, non-verbaal, beeldend). Niemand heeft een ‘zuiver 
oorspronkelijke gedachte’ of doet op z’n eentje een ‘unieke ontdek-
king’, je bouwt steeds verder op wat je van anderen hebt geleerd en 
gekregen (bewust of onbewust). Bij alles wat je ziet, voelt, denkt, 
uitdrukt, doet, word je beïnvloed door anderen en je omgeving. 
Het grote netwerk van relaties waarin je leven zich afspeelt - je 
levensnetwerk -  beweegt door al je verbindingen, door je keuzes, je 
beslissingen en je acties en door je relaties met je ouders, je familie, 
een geliefde of een vriend, met de onbekende mensen die je ontmoet 
(bv. op je reizen), binnen een vriendenkring, de gemeenschap waarin 
je leeft en werkt, de structuren die worden opgezet binnen de cultuur 
waarin je leeft. Al deze relaties bieden je kansen, mogelijkheden, 
steun, enz. maar ze kunnen je ook beperken, je belemmeren of zelfs je 
onderdrukken. Naast het creëren van verbindingen zijn er immers 
relaties die jou willen binden. 

-  -28 versie 16.0



Je leven bestaat uit het ontwikkelen van een relatiesysteem met 
diverse mensen, dieren en de planten. Je kunt niet leven zonder 
relaties en verbinding, elke verbinding is belangrijk. De wijze waarop 
je je verbonden of gebonden voelt speelt daarbij een grote rol: hoeveel 
energie en aandacht je geeft en ontvangt of je wordt ontzegt; de 
intensiteit in de ontmoetingen en in de relatie; wat je doet met wat de 
verbinding of binding je biedt of net ontzegt; wat je deelt en wat niet; 
de mate van intimiteit en de wijze waarop je dat uit; de uitgesproken 
en de onuitgesproken afspraken; hoe je elkaar en de relatie benoemt of 
via een andere taal uitdrukt; enz.  
Alle levende wezens leven in verbinding. De mens is een wezen dat 
daarnaast ook anderen aan zich kan en wil binden. Een verbinding 
werkt indien aan beide kanten de mogelijkheid wordt gelaten om de 
verbinding te wijzigen, losser te maken of te verbreken. Indien dat niet 
kan is er sprake van binding. In sommige relaties voel je dat je niet 
verbonden bent maar gebonden, je voelt geen verbinding maar 
binding. Zowel een verbinding als een binding is een wederzijds 
gebeuren, je doet het samen. Een gezonde volwassen relatie is er een 
van verbinding, niet van binding. Ja, voor een baby is er in de eerste 
periode van het leven de noodzaak aan hechting (binding). Het is 
echter de taak van de ouders en de opvoeders om een kind te leren 
zich gaandeweg los te maken van bindingen (ook met de ouders en de 
familie) en zich veilig te voelen bij gezonde verbindingen (ook met de 
ouders en de familie).


In je levensverhaal zitten stukjes van verhalen van 
anderen


In jouw verhalensysteem zitten stukjes verweven van verhalen van 
anderen, vooral van die van je ouders en je familie of van je 

-  -29 versie 16.0



geliefde(n). De stukjes van de verhalen van anderen zijn zeer vaak 
‘onafgewerkte stukjes’ die aan jou werden doorgegeven met de 
bedoeling dat jij ze afwerkt. Het zijn vaak ‘ongezonde’ stukjes die de 
ander niet helemaal alleen wil dragen of resten van een trauma die de 
ander niet heeft kunnen ‘oplossen’ of ervaringen die voor de ander te 
pijnlijk zijn om te herinneren of (familie)geheimen die de ander 
ergens veilig wil verbergen.  
Zulke stukjes van verhalen worden niet zomaar gedeeld maar worden 
onbewust van bij de start van jullie relatie in jouw verhaallijn 
geschoven opdat jij ze letterlijk en figuurlijk mee-draagt. De onder-
liggende gedachte bij diegene die stukjes doorgeeft is dat samen 
dragen sommige stukjes lichter maakt om dragen. Het is opvallend 
hoe bepaalde patronen binnen families door de generaties heen 
worden herhaald, alsof de personen in een vicieuze cirkel lopen.


Zo voelen sommige kinderen niet enkel de eigen veroorzaakte 
‘levenspijnen’ maar ook de pijnen van grootouders of ouders of broers 
of zussen en hebben ze daardoor ‘onverklaarbare’ pijn. 


Negatief werkende patronen die doorheen generaties onbewust 
worden doorgegeven zijn soms ten dele genetisch bepaald maar 
worden vooral doorgegeven via het ‘spel’ van de verhalen: (mis)bruik 
van alcohol, tabak of drugs, gebrek aan assertiviteit, slacht-
offergedrag, familiaal geweld, parentificatie, scheiden van de partner, 
faalangst, angst voor sensualiteit of seksualiteit, haat jegens 
vreemdelingen, vechten voor Dé Waarheid, … 
6

Zonder inzicht in je eigen en de verscholen verhaallijnen kan dit een 
gans leven doorwerken en bestaat de kans dat jij ze op jouw beurt 
doorgeeft aan de volgende generatie. Het 'zuiveren' van je eigen 

 In de jaren zeventig van vorige eeuw heeft de transactionele analyse aandacht 6

gegeven aan levensscripten. Eric Berne: “Mensen worden als prinsen en prinsessen 
geboren totdat hun ouders hen in kikvorsen veranderen.” 
Claude Steiner, Op dood spoor - Transactionele analyse van levensscripten, 1975

-  -30 versie 16.0



levensverhaal is daarom een noodzakelijke weg om geen onzuiver-
heden door te geven, de stukjes verhalen van anderen die ongezond 
zijn en die jij meedraagt en om geen onverwerkte stukjes van je eigen 
verhalensysteem waar jij het moeilijk mee hebt door te schuiven naar 
de volgende generatie, in de hoop dat zij jouw onaffe zaken 
afwerken. 
7

Gelukkig zijn er ook opbouwende patronen die doorheen generaties 
worden doorgegeven: klaar staan voor anderen en daarbij je eigen 
grenzen bewaken, gaan voor samenwerken, empathie tonen, je 
kunstzinnig uitdrukken, anderen respecteren, jezelf niet vergelijken 
met anderen, veerkracht en kunnen omgaan met tegenslag, zorgen 
voor je ouders, partner en kinderen bij ernstige tegenslagen, …


Overal grenzen


Tijdens je leven zal je het onderscheid ontdekken tussen ‘verbinding’ 
en ‘binding’ (fysiek, emotioneel, intellectueel, sociaal) en ga je 
ervaren wat je moet doen om je grenzen te verleggen en los te komen 
van een (te sterke of ongewenste) binding. Je gaat ontdekken dat je 
bepaalde grenzen, verbindingen en bindingen zelf creëert en dus ook 
zelf kunt wijzigen. Je leert dat het goed is om je in bepaalde relaties af 
te schermen en je grenzen te verdedigen. 
Een grens betekent dat je op die plek een ander ontmoet, een ander 
‘raakt’, letterlijk of figuurlijk. Een grens is een ‘raak-vlak’. Bij elke 
ontmoeting kon je het raakvlak gewaarworden, aftasten, beperken of 

 Het inzicht in de dynamieken van het doorgeven van onverwerkte stukjes van een 7

verhaal naar een volgende generatie, werd op een andere manier door meerdere 
mensen ontwikkeld, zoals de contextuele therapie van Ivan Boszormenyi-Nagy, en de 
familieopstellingen van Bert Hellinger. 
Ivan Boszormenyi-Nagy en Barbara R.Krasner, Tussen geven en nemen - Over con-
textuele therapie, De Toorts 1994 - Ivan Boszormenyi-Nagy, Grondbeginselen van de 
contextuele benadering, De Toorts 2000  
Beert Hellinger, De verborgen dynamiek van familieverbanden, Altamira 2001

-  -31 versie 16.0



vergroten. Dat raakvlak is de plek van de verbinding. Een grens, zo 
leerde je,  kan zowel een ‘afscherming’ zijn, als ‘bescherming’, als een 
‘verbinding’. 


Als kind leerde je heel veel grenzen en het was niet steeds duidelijk of 
die bij jou horen of niet. Enkele voorbeelden. 
Je leerde als kind je fysieke grenzen en vooral om die te verleggen. Je 
leerde kruipen, lopen, klimmen, springen, fietsen, vallen en voort gaan 
en je leerde om steeds verder te gaan, een doel te bereiken dat verder 
van je af ligt. Daarin werd je aangemoedigd door je ouders en je 
verzorgers. Tot op de dag dat zij het ‘te ver’ vonden. Dan hielden ze je 
tegen, waarschuwden je voor gevaar dat jij niet zag. “Niet te hoog 
klimmen, schatje.”, “Niet te dicht bij de vijver”, “Niet te snel fietsen.” 
Door al die waarschuwingen te verinnerlijken leerde je dat die grens 
bij jou hoort en niet bij de bezorgde ouder (al is de werkelijkheid net 
andersom!). “Ik kan dat niet.” is vaak een gevolg van de vele 
waarschuwingen die je als kind kreeg. 
Je leerde als kind je emotionele grenzen. Je mocht schreien tot  … “Nu 
is het genoeg.” Je leerde dat er grenzen zijn aan het uiten van je 
gevoelens. Je had als kind niet door dat dit cultureel bepaalde en 
sociaal opgelegde grenzen zijn. Vele jaren later hoor ik volwassenen 
zeggen “Mijn gevoelens tonen, dat past niet bij mij. Zo ben ik niet.” 
Zij zijn zich niet bewust dat hun uitspraak het resultaat is van een 
aangeleerde houding. 
Je leerde als kind dat er gender grenzen zijn. Je werd aangeleerd dat 
dit een ‘jongen’ en dat een ‘meisje’ is zonder verdere uitleg. Je moest 
gaandeweg zelf uitmaken waar die woorden op slaan. Je bent zelf of 
een meisje of een jongen of een ‘ik weet niet zo zeker wat’ en daar 
hoort bepaald gedrag bij en ander gedrag niet. Opnieuw, als kind was 
het niet duidelijk dat het sociaal opgelegde normen zijn (en dat ze dus 

-  -32 versie 16.0



niet bij jou horen (!) maar bij de normen van anderen, van de 
gemeenschap). 
Je leerde als opgroeiend kind dat er intieme grenzen zijn. Je voelde dat 
het niet o.k. is wanneer iemand je té intiem knuffelde. Vooral als tiener 
zal je deze grens ervaren want meerdere leeftijdgenoten willen jouw 
grens ‘verkennen’. Je wordt geconfronteerd met het raakvlak tussen 
jouw intenties en de intenties van de ander, tussen jouw normen en de 
normen in de gemeenschap. Intiem zijn kan ook slaan op de vragen 
die je stelt of de opmerkingen die jij maakt. Je mag niet zo maar té 
persoonlijke vragen stellen. 
Je leerde als kind dat er sociale grenzen zijn, dat er bv. een grens is 
tussen de groep volwassenen en de groep kinderen. Soms werd je als 
kind ook thuis niet toegelaten bij een gesprek tussen volwassenen.  
Soms werd een sociale grens scherp aangegeven wanneer iemand 
wees op een ‘bijzonderheid’ bij jou (een handicap, een gebrek, een 
uiterlijk kenmerk) of dat je kind bent van een bepaald ‘soort 
ouders’ (kansarmen, migranten) en daardoor niet tot ‘onze groep’ 
behoort. 
Je leerde als kind dat je er een hiërarchische grens bestaat. In de klas 
is er een plek voor de kinderen en een plek voor de volwassene 
vooraan. Tussen de kinderen onderling is er vrij vroeg sprake van 
hoger—lager, wie waar mag zitten, wie iets mag doen en wie niet. Je 
leerde zo dat je een eigen plek hebt in de groep en dat die plek 
begrensd is en dat dit te maken heeft met jou, met wie jij bent (terwijl 
het sociaal opgelegde grenzen zijn). 
Je leerde als kind je landschappelijke grenzen, d.w.z. plekken in de 
omgeving, het landschap, waar jij wel gewoon aanwezig mocht zijn 
en andere die niet ‘van jou’ zijn. “Dit is niet voor kindjes.” In de stad 
is dat bv. het voetpad en de rijweg voor auto’s. In het park zijn dat de 

-  -33 versie 16.0



aangelegde wegen en het plantsoen versus de vijver. Er zijn plekken 
waar je als kind niet mocht komen, bv. een paleis of een bankgebouw. 
Jij werd daardoor begrensd, niet de plek, want anderen mogen 
klaarblijkelijk daar wel binnen!


Hoe ga je om met je begrenzingen?


Je kunt niet alles waarnemen, niet alles voelen, niet alles denken, niet 
alles na-denken, niet alles begrijpen, niet alles overzien, niet alles 
efficiënt uitdrukken. Je kunt dus ook niet alles vertellen wat er te 
vertellen zou zijn. Je hebt als mens veke grenzen: je fysieke grens, je 
grens van waarnemen, je sensitieve grens, je emotionele grens, je 
intieme grens, je intellectuele grens, je psychische grens, je 
energetische grens, je relationele grens, je sensuele grens, je sociale 
grens, je spirituele grens, en nog meer grenzen.  8

Betekenen grenzen voor jou een beperking of een manifestatie van je 
mogelijkheden? Zijn grenzen een obstakel, een uitdaging, een 
uitnodiging of een inspiratie voor jou? Voor iemand die onbevooroor-
deeld naar de fenomenen kijkt, is dit een vreemde vraagstelling. 
Tenslotte, wie of wat is er niet begrensd? 
Je bent een mens net omdat je woont in een begrensd menselijk 
lichaam, net omdat je opgenomen bent in een maatschappelijke 
context die zich situeert op de planeet aarde, die zich bevindt midden 
een ontzagwekkende, wijde, gevulde ruimte. Het zijn de begrenzingen 
die fenomenen mogelijk maken, ze zijn er een onlosmakelijk deel van. 
Zonder begrenzingen, zonder een wand, zijn er geen herkenbare 
wezens. Grenzen zijn tegelijk dé plekken voor verbindingen!


 Meer in: De Held met de Duizend Grenzen en Uitdagingen8

-  -34 versie 16.0



Iedereen wordt zich vroeg of laat bewust van haar grenzen. Wel weet 
een leerrijk persoon die grenzen positief te beïnvloeden.  Zij heeft een 9

realistisch beeld van welke grenzen zij kan verleggen en welke niet. 
Zij loopt niet tegen de grenzen aan, zij ontmoet haar grenzen!  
Zij strijdt niet tegen obstakels maar weet dat ze vaak om het muurtje 
heen kan. Moeilijk misschien, maar ze kan er om- of overheen. 
Sommige fysieke grenzen zijn ook voor een leerrijk persoon emotio-
neel moeilijk te verteren of erg pijnlijk. Doch zij zal zich door die 
grenzen niet laten verlammen. Zij zal zich er niet afhankelijk van 
maken of zich laten bepalen door haar grenzen. Een leerijk persoon 
weet dat iedere begrenzing gepaard gaat met een groot aantal 
mogelijkheden en uitdagingen.


Grenzen zijn ook een weldaad. Ze bieden je veiligheid en rust, want je 
hoeft niet alles voortdurend te controleren en op je hoede zijn. Er zijn 
een reeks grenzen die je niet kunt verleggen, bv. je fysieke constitutie. 
Dat bied je een vertrekpunt om te ontwikkelen. Er zijn anderzijds een 
reeks grenzen die je wél kunt wijzigen. Wanneer je in zulke gevallen 
meent dat er niets kan veranderen, maak je zelf de keuze om je nog 
meer te begrenzen en te beperken dan nodig is. Er zijn grenzen die je 
wil dat anderen respecteren, je fysieke integriteit is zo’n grens. Ook de 
omvang van je persoonlijke ruimte rond je lichaam kies je en beleef jij 
als grens. In bepaalde culturen wordt dit strikt aangegeven, in andere 
heeft men daar weinig aandacht voor.  
Alle grenzen - of je ze kunt verleggen of niet - bieden mogelijkheden 
om te leren, te groeien en te ontwikkelen. Om grenzen te kunnen 
verleggen, moet je wel eerst tot aan de grens stappen. Velen stoppen 
echter nog voor ze dit punt ooit bereiken. Vervolgens dien je vaardig-

 Meer over de leerrijke persoon in: Leerrijker worden, het kán!9

-  -35 versie 16.0



heden te leren, in actie te komen én te durven én vol te houden. Wat je 
als een grens ervaart is je persoonlijke beleving. Waar jij een fysieke 
beperking ervaart als een scherpe grens waar geen ontkomen aan is, 
kan een ander de situatie aangrijpen om te kijken naar een wereld van 
openingen, uitdagingen of mogelijkheden. Voor de een is de kust een 
grens waar zij halt houdt, voor de ander is dat enkel een punt waarop 
zij van vervoermiddel verandert. Voor de een is een negatief resultaat 
of een afwijzing reden om er mee op te houden, voor de ander is 
datzelfde resultaat een stimulans om met meer (eigen) kracht opnieuw 
te proberen en verder te gaan. 

-  -36 versie 16.0



Je her-innert je gebeurtenissen, en dan …?


Hoe herinner jij je een voorval en wat doe je er mee? De dynamiek 
bestaat uit: her-inneren, selecteren, onderzoeken, verklaren, begrijpen 
en zin geven. Dit zijn geen stappen, geen fasen die je in deze volgorde 
moet afwerken. Het zijn zes elementen voor je levensverhaal die je 
leert te onderscheiden en om beurten met aandacht te bekijken. Er is 
geen strikte volgorde, doe het in je eigen volgorde maar overloop ze 
wel alle zes, want ze zijn allemaal belangrijk.  
Wat is het onderscheid? 
Bij aandachtig her-inneren komt het er op aan dat je je afvraagt op 
basis van welke beelden of gedachten jij de herinnering re-construeert. 
Wees je bewust: bij het her-inneren geef je de beelden uit het verleden, 
de acties, de gevoelens en de emoties, de woorden en de discussies, 
een nieuw leven. 
Het is tevens van groot belang dat je bewust bent dat je selecteeert wat 
je je wil her-inneren. Je maakt een keuze en dus wil of kan je bepaalde 
andere zaken niet terug tot leven wekken: niet relevant? absurd 
belachelijk? te pijnlijk? echt vergeten? Je onthoudt meer en beter 
datgene waar je emotionele energie aan vastkleeft, negatieve emoties 
zijn een hardere kleefstof dan positieve. 
Soms moet je op onderzoek naar de juiste bronnen om een helderder 
beeld op te bouwen van wat er is gebeurd. Foto’s, brieven, dagboek-
notities, documenten, … kunnen je dan helpen. 
Alle mensen ervaren de behoefte om te kunnen verklaren wat er heeft 
plaatsgevonden. Verklaren is het zoeken van een antwoord op 
Waardoor?-type vragen , bv. Hoe is dit kunnen gebeuren? Wat heeft 10

 Over het verschil tussen Waarom? en Waardoor? lees je in De kunst van het vragen 10

stellen

-  -37 versie 16.0



geleid tot die reactie? Welke elementen hebben de actie verhevigd? 
Welke patronen komen naar boven of worden nu zichtbaar? Wat heb 
ik toen gevoeld en hoe heb ik er op gereageerd en hoe voelt dit terug-
blikken vandaag aan? enz. 
Je wil nog een stap verder want je wil ook kunnen begrijpen wat er is 
gebeurd ook al heb je een duidelijke verklaring en weet je exact hoe 
het is kunnen gebeuren. Om te begrijpen moet je een ruimer plaatje 
hebben, moet je de fenomenen en de verklaringen in een breder kader 
kunnen plaatsen. Je wil de dynamiek begrijpen van de interacties, de 
acties en reacties, de patronen. Je weet bv. wel hoe bomen en planten 
groeien, je ziet ook patronen in het landschap, je hebt iets vernomen 
van de studie over de communicatie onder de grond tussen de planten 
maar je begrijpt nog niet de interacties tussen déze specifieke boom 
met déze planten en déze dieren in déze omstandigheden. 
Zowel bij het willen verklaren of het willen begrijpen wordt vaak de 
Waarom?-vraag gesteld. Dat heb je zo geleerd, en toch is het niet de 
juiste vraag. Hier horen nog steeds Waardoor?-type vragen te worden 
gesteld. Hoe scherper die vragen hoe nauwkeuriger het antwoord. 
De Waarom?-vraag is de juiste vraag wanneer je wilt ‘zien’, ‘aan-
voelen’, ‘diep ervaren’ wat de zin en de betekenis is van de gebeurte-
nissen, of beter, te kiezen hoe jij zin en betekenis geeft aan de dingen. 
Jouw zingeving is niet iets dat objectief kan worden beoordeeld vanuit 
het derde-persoon perspectief. De wetenschappen kunnen wel onder-
zoeken wanneer mensen nood hebben aan zingeving en hoe ze dat 
doen, maar ze kunnen nooit de inhoud van hun zingeving in vraag 
stellen. Het is jouw volste recht om iets vanuit een overtuiging als 
zinvol te beschouwen, zelfs waar weinigen jou in willen volgen. Dat is 
best lastig, maar toch, het is een kracht, je eigen kracht, om iets als 
zinvol te beschouwen en aan te voelen waarom dat voor jou zo is.


-  -38 versie 16.0



Op de N724 is een wagen van de weg gereden en kwam tegen een 
boom terecht. De jonge bestuurder was op slag dood.” klonk het in het 
nieuwsbericht. Een verkeersdeskundige onderzocht hoe dit kon 
gebeuren en had de hulp gevraagd van een deskundig mecanicien om 
gebreken aan de stuurinrichting te bekijken. Na grondig onderzoek 
kwam de verkeersdeskundige samen met de politie tot de verklaring 
dat de wagen bewust met hoge snelheid tegen de boom is gereden.  
Om te kunnen begrijpen wat de jonge man daar toe dreef, werd een 
psycholoog ingeschakeld die met de ouders is gaan praten.  
De vader trachtte zo goed mogelijk antwoord te geven op de vele 
vragen van deze deskundige, maar voelde zich machteloos. De moeder 
bleef in tranen steeds vragen “Maar waarom? Waarom? Wat heeft dit 
voor zin?” Zij had niets aan de verklaring van de deskundigen en 
evenmin kon ze verder met de psycholoog die haar trachtte te doen 
begrijpen wat de mogelijke motieven waren van haar zoon.  
Twee dagen later ligt er een brief in de brievenbus gericht aan de 
moeder. Het is een brief van haar zoon die hij heeft gepost de avond 
voor hij de laatste keer in de wagen stapte. Daarin vraagt hij 
vergiffenis aan zijn moeder en legt hij omstandig uit hoe hij zijn leven 
en de wereld in het algemeen meer en meer als zinloos is gaan 
ervaren, niettegenstaande de goede zorgen van zijn ouders en de 
aandacht van zijn vrienden. Hij wou er geen deel meer van uitmaken. 
Hij heeft dikwijls gepoogd om er over te praten maar iedereen wuifde 
zijn opmerkingen weg. De moeder heeft de brief meermaals gelezen en 
herlezen.“Ik versta hem niet zo goed, maar ik aanvaard dat hij dit zo 
heeft beleefd.” zegt de moeder terwijl ze de brief weer aan haar hart 
drukt, “Ik ben blij dat hij me dat nog heeft geschonken. Het helpt me 
om voor mezelf zin te vinden voor wat ik aanvoel als zinloos verlies. Ik 
wil mijn kind alsnog kunnen begrijpen, ook al kan dit niet meer samen 
met hem. Ik wil leren nog meer van hem te houden en van alle 
mensen.”  
Vele jaren later, bij haar overlijden, werd de brief teruggevonden in 
haar bh. Ze heeft die elke dag dicht bij zich gehouden. Iedereen kende 
haar als een vreugdevolle vrouw die anderen heeft geholpen om met 

-  -39 versie 16.0



groot verdriet om te gaan. “Kies je rituelen.” was een van haar 
strategieën. “Rituelen verlossen je van de drang om te begrijpen en 
van het pijnlijk besef dat we het leven niet kunnen begrijpen.”


Hoe ‘waar’ is jouw verhaal?


Geen enkel levensverhaal is volledig ‘objectief’, enkel gevuld met 
‘geverifieerde feiten’. Geen enkel verhaal is ooit ‘af’. Welk verhaal er 
ook wordt verteld en door wie, het is steeds subjectief. Is het daarom 
‘onwaar’? Wat is ‘waarheid’? Elk verhaal geeft een beperkt beeld, een 
‘gekozen waarheid’. Eigenlijk doet het er niet toe of je verhaal 
helemaal ‘waar’ is of slechts beperkt of helemaal niet, je hebt recht op 
jouw verhaal, jouw levensverhaal.  
Elk levensverhaal is ‘selectief authentiek’. D.w.z. je was (bent) op 
ieder moment beperkt authentiek, namelijk zo 'echt' als jouw ontwik-
keling en de situatie toeliet (toelaat) … voor jou, vanuit jouw perspec-
tief, vanuit jouw mogelijkheden, ginder-en-toen, hier-en-nu. Op ieder 
moment maak jij jezelf zichtbaar, zeg en toon je wat je voelt, ervaart 
en ziet, zonder daarmee alles van jezelf zichtbaar te kunnen maken. 
Dit is gewoon een onmogelijke eis, dat kan je gewoon niet. 
Elk levensverhaal is een constructie is, een her-inneren. Je raadpleegt 
niet gegevens die ergens onveranderd liggen opgeslagen in jou. Op het 
moment dat je iets opslaat is dat reeds een interpretatie. Ja, een foto of 
een video kan je helpen te her-inneren, maar ook dan blijft het verhaal 
bij de foto of de video een her-interpretatie, her-actualisatie en her-
contextualiseren van het materiaal. 
Elk levensverhaal is per definitie eenzijdig. Het is een verhaal van 
verhoudingen, van relaties, van ontmoetingen en daarin kan je niet 
alle stemmen evenwaardig laten klinken, zelfs al laat je vele betrokke-
nen zelf aan het woord. Ieder levensverhaal bestaat uit een grote 
hoeveelheid relaties en ontmoetingen, kort of lang, soms zeer kort 

-  -40 versie 16.0



maar niettemin betekenisvol (achteraf bekeken) die niet allemaal aan 
bod kunnen komen. 
Elk levensverhaal is een selectie. Zelfs de meest uitgebreide biografie 
is een selectie gemaakt door de verteller. Het is onmogelijk om alles te 
vertellen, ook voor een professionele biograaf. Je ziet bv. vandaag 
over het hoofd welk ogenschijnlijk klein voorval toen toch een grote 
impact heeft gehad en nog steeds heeft. Je vindt een reeks details niet 
belangrijk om te vermelden omdat die voor jou ‘vanzelfsprekend’ zijn 
of ‘onbeduidend’ lijken. Dit laatste is een bekende valkuil van je 
kernkwaliteiten: wat je vanuit jouw kernkwaliteit ziet, denkt, kent en 
doet is ‘gewoon’ voor jou, ‘vanzelf-sprekend’ (“Dat doe je toch zo! 
Dat doet toch iedereen!?”).


Het levensverhaal van heiligen, profeten, goeroe’s en klassieke 
filosofen is in de meerderheid van de gevallen doorspekt met fantas-
tische gebeurtenissen. Sommige levensverhalen zijn veel meer hagio-
grafie dan biografie of zelfs uitsluitend het eerste. Sommige 
levensverhalen zijn helemaal (of bijna helemaal) mythisch van 
oorsprong en van vorm, ontsproten aan het verlangen van mensen naar 
het transcendente, naar iets dat het gewone leven overstijgt.  
Er zijn mensen die hun eigen mythe schrijven. Ze vertellen een 
verhaal waar geen feitelijke gegevens voor terug te vinden zijn of 
waar niemand de aangereikte gegevens onmiddellijk kan bevestigen.  11

Sommigen vertellen bewust halve waarheden of verdraaien data. Ieder 
idool past wel op de een of andere plek in het leven de gebeurtenissen 

 Een voorbeeld is het beeld dat Alexandra David-Neel (1868-1969) creëerde over 11

zichzelf: een expert in het boeddhisme en de Tibetaanse gebruiken, zo biedt ze zich 
aan. Haar boeken doen vermoeden dat ze mystieke ervaringen had. Streng onder-
zoek bracht later het beeld van een overtuigde materialiste. 
Dapsance, Marion, Alexandra David-Neel - L’invention d’un mythe, Bayard 2019

-  -41 versie 16.0



een beetje of meer aan, dat verhoogt het succes.  
Politici kennen de kracht van het volgehouden liegen. 
12

Wie vertelt dit verhaal? - Je zelfbeeld


Je zelfbeeld is het beeld dat jij je vormt over wie jij ‘bent’, het beeld 
dat jij vormt over je ‘zelf’. Het is het beeld dat je innerlijk ervaart en 
waarvan je meent dat je het uitstraalt en waarvan anderen soms iets of 
soms veel kunnen waarnemen. Je ‘zelf’ is een beeld, een voorstelling, 
een verhaal, een eigen interpretatie. Het stoelt op je persoonlijke 
ervaringen, je opvoeding en je socialisatie. Je hebt daarbij ook gebruik 
gemaakt van de beelden en verhalen die leven in jouw cultuur. 
Wanneer je ‘zelf’ ziet als ‘iets’ (‘het zelf’) is de kans groot dat de 
vorm van je zelfbeeld ook statisch is. Je beleeft je eigen zelf-verhaal 
als ‘waar’ en ‘zo is het’.  
Je kunt ook vertellen over ‘zelf’ als een dynamisch levenselement dat 
het opgebouwd is met gedachten, beelden, voorstellingen, inter-
pretaties die in jouw leven vaak zijn veranderd. Vanuit die hoek 
bekeken groeit je zelfbeeld en past het zich aan. Je verwijst dan naar 
hoe jij vandaag naar jezelf kijkt en over jezelf oordeelt. Waar je 
vandaag bv. zegt: “Dit hoort niet bij mij, niet bij mezelf.” kunnen 
ervaringen, een opleiding of een coaching als resultaat hebben dat je 
inziet: “Dit kan ik wél, indien ik dit wil. Ik ben meer en kan meer dan 
ik dacht.”Wie je vandaag meent dat je ‘bent’ is een beeld dat gegroeid 
is uit je vele diverse ervaringen. Er waren op ieder moment in je leven 
alternatieve keuzes, alternatieve wegen, alternatieve visies, alterna-
tieve beslissingen, alternatieve inzichten mogelijk. Wie je vandaag 

 Dit wordt flink toegepast in Rusland, Turkije, China. Een nieuw voorbeeld is Donald 12

Trump in de VS. Zijn strategie is het aaneenrijgen en opeenstapelen van leugens tot 
zijn verhaal zo geloofwaardig wordt dat hij het inmiddels zelf gelooft én dat miljoenen 
mensen het geloven en steunen. Er wordt niet meer aan getwijfeld.

-  -42 versie 16.0



meent dat je bent, had je ook niet kunnen zijn. 
Je zelfbeeld is het beeld waar je naar verwijst met je levensverhaal 
maar vooral door je dagelijks gedrag en dat je op deze wijze voor 
anderen ‘zichtbaar’ maakt. Valt je zelfbeeld samen met jouw ‘buiten-
kant’? Laat jij je zelfbeeld samenvallen met je ‘identiteit’ of met één 
van je sociale rollen, … steeds,  soms, altijd?


Op drie verschillende manieren je verhaal vertellen

Je kunt de stappen in je leven of je volledig levensverhaal op drie 
verschillende manieren benaderen. 
13

Je kunt jezelf benaderen als als een uniek fenomeen, met unieke 
kenmerken, iemand die nauwkeurig kan worden beschreven door een 
binnenstaander of een buitenstaander. Je ervaart een innerlijke 
structuur of een kern die onveranderlijk is (bv. een ziel, voor sommige 
mensen eeuwig). Je vindt een punt in jou waar alles samenkomt en 
waar alle gevoelens, gedachten en handelingen uit vertrekken, je ‘ik’ 
of je ‘zelf’. Het is de plek voor reflectie en zelfevaluatie. Bij het 
beschrijven van en het praten over jezelf verschijnt het beeld van een 
autoriteit of een verpersoonlijkt aspect binnen in jou. De vraag ‘Wat 
hoort dan (niet) écht bij mij (bij mijn ‘zelf’)?’ is vooral belangrijk 
wanneer je wilt wijzen op een ‘authentieke zelf’, ‘een ‘Hoger Zelf’ of 
een ‘Essentiële Zelf’. Je hebt geleerd naar je leven te kijken in fasen 
en wetmatigheden, met gebeurtenissen die verbonden zijn in een reeks 
van oorzaken en gevolgen. Je steekt de pluimen op je hoed van de 
successen die je hebt geboekt. Je bent daarvoor in competitie gegaan 
met anderen, kleine of grote wedstrijden. Je hebt misschien ook 

 Over de drie manieren van kijken lees je meer in: Drie grondpatronen om je leven te 13

be-leven

-  -43 versie 16.0



geleerd om mensen en gebeurtenissen aan te wijzen als ‘schuldigen’ 
van de minder prettige zaken die je zijn overkomen.


Je kunt jezelf zien als een dynamisch systeem, een netwerk van 
elementen die onderling verbonden zijn. Je ziet jezelf dan als een  
open systeem in een groter systeem (dat weer deel is van een nog 
groter systeem). Om een metafoor te gebruiken: bekijk jezelf en elke 
persoon die je ontmoet als een (spinnen)web dat telkens een andere 
vorm heeft afhankelijk van de context, ook al weeft ieder mens (iedere 
soort spin) zijn web op basis van een andere herkenbare basisvorm. 
Dicht bij het centrum van het net hebben de kenmerken van de 
netbouwer (van jou) een bestendigheid en aan de rand van het net 
(waar het zich vast heeft gemaakt aan de omgeving) vervullen ze 
veeleer een ondersteunende functie (een sociale functie of rol). Zo’n 
net geraakt beschadigd door te ‘leven’ en wordt dan hersteld, daarbij 
verandert de oorspronkelijke vorm van het web. Elk web heeft diverse 
kleuren maar de mensen zien slechts twee dominante kleuren, bv. rood 
en blauw (mannelijk of vrouwelijk). Afhankelijk van de netbouwer 
heeft één van de dominante kleuren het overwicht (zo lijkt op het 
eerste zicht). Tijdens het leven veranderen de kleuren van het web 
echter subtiel, dat zien de mensen niet. De mensen zien evenmin de 
andere kleuren (dan de twee dominante) die subtiel het web op 
bepaalde plekken kleuren; elk web heeft ook gele en groene en paarse 
toetsen. Met deze kijk neem je verantwoordlijkheid voor het knopen 
van je net, je levensnetwerk.


Je kunt jezelf ook beleven als een nooit eindigend proces, als een 
voortdurende beweging van vormen en omvormen, van ontwikkelen 
en afwikkelen, van steeds transformeren. Je ziet jezelf dan niet meer 
als een afgezonderd wezen maar als iemand die overal en in alles 
verbonden is met de anderen. De ervaring ‘jezelf te zijn’ groeit en 

-  -44 versie 16.0



ontwikkelt zich samen met de anderen, in alles interafhankelijk. Hoe 
je vandaag bent is een nu-gebeuren, niet iets uit het verleden of iets 
van de toekomst. Er is geen bestendigheid, tenzij de bestendigheid van 
de verandering. Je ziet jezelf als een levend verhaal. ‘Jezelf’ is slechts 
een realiteit doordat het wordt verteld, in woorden, beelden of daden.


Wat levert het vertellen van je levensverhaal op?


Uitdrukkingen, in welke vorm dan ook, van jouw levensverhaal 
kunnen lezen, horen of zien levert ‘winst’ op voor de lezer, de 
luisteraar of de kijker. Hoe vaak heb jij zelf niet (een stuk van) een 
levensverhaal gelezen, gehoord of gezien? Hoe inspireerde dit verhaal 
jou? Wat deed je anders na het mee-beleven van het verhaal? Tot 
welke gedachten en tot welke daden voelde je je toen opgeroepen? 
Een stukje uit het leven van een ander mens is vaak een geschenk voor 
wie het ontvangt. Velen worden geïnspireerd door de verhalen van 
anderen. Sommige mensen vinden een houvast in ‘slechts’ één 
gedachte, in enkele woorden of lijnen, in één beeld.  
Je hoeft niet te weten wie je later zult inspireren met wat je achterlaat 
en op welke manier, om je geschenk de wereld in te sturen. Stuur je 
gedachten, beelden en ideeën weg als zaadjes in de wind en … heb 
vertrouwen, het komt goed.


Je zult verbaasd zijn hoeveel ‘winst’ het vertellen van stukjes van je 
levensverhaal jezelf kan opleveren, zelfs al doe je dat niet erg 
gestructureerd.


Werken rond het levensverhaal wordt vandaag reeds in veel situaties 
ingezet: coaching, sollicitatie, opleiding, zelfontwikkeling, loopbaan-
begeleiding, sociaal werk, hulpverlening, therapie, werken met 
senioren, palliatieve zorg, stervensbegeleiding.


Een reflectie op je leven brengt je levensthema’s op de voorgrond.


-  -45 versie 16.0



Je ontdekt de dynamiek tussen je genen, je opvoeding, je socialisatie, 
je context, je ontmoetingen, je keuzes en je acties.  
Er komen soms kwetsuren naar boven die je al of niet een plaats hebt 
kunnen geven en die je indien nodig alsnog kunt helen. 
Je blinde vlek wordt duidelijker, dus dat wat je nooit kon of kunt zien. 
Je wordt je bewust van je kernkwaliteiten en van je valkuilen. 
Je levensmotief klinkt luider, je bezieling, dat wat je leven innerlijke 
kracht en voldoening geeft en hoe je je leven een zin geeft. 
Je ziet verbanden en hoe die je helpen bepaalde ervaringen te her-
kaderen. 
Je ziet (oude) patronen en kunt kiezen om die te behouden of die 
alsnog te transformeren of te vervangen.  
Je ontdekt wat nog rechtgezet kan worden en wat niet en leert dit 
laatste te aanvaarden. 
Je bent dankbaar voor de ontmoetingen die een bijdrage hebben 
geleverd aan jouw leven. 
Je ziet hoe jouw leer- en ontwikkelingsprocessen verlopen en hoe je 
die indien gewenst die nog kunt verbeteren of bijsturen (het is nooit te 
laat om iets te leren!). 
Je voelt de actuele knelpunten en wordt uitgenodigd daar wat mee te 
doen.  
Je ontdekt de vraag waar het voor jou vandaag écht om gaat en 
herkent de vragen die hebben geklonken als inspiratie voor je keuzes. 
Je komt tot de kern van je zingeving. 
Je voelt hoe mildheid kan groeien; mildheid naar jezelf en naar 
anderen is het einde van het werk. 
Je kunt op een serene manier afscheid nemen van ‘leven’, van ‘het 
leven’ en van ‘mijn leven’. 

-  -46 versie 16.0



Je gaat jouw unieke ‘weg’ herkennen en de bijdrage die je hebt 
kunnen leveren en de ‘juiste’ laatste keuzes maken.


“Het gevoel dat je uniek bent en gescheiden van de anderen 
is een optische illusie van het bewustzijn.” 

(A.Einstein) 

-  -47 versie 16.0



Je levensverhaal vertellen 

-  -48 versie 16.0



Meerdere vormen zijn mogelijk


De meeste mensen denken bij een ‘levensverhaal’ aan een terug-blik 
(een biografie of een autobiografie). Je levensverhaal wordt dan 
chronologisch verteld. Het start bij de zwangerschap van je moeder en 
volgt zo stap na stap je jeugd, je volwassenheid en je verouderen. Het 
verhaal volgt jou tot het punt waar je nu bent aanbeland. Er worden 
situaties geschetst en anekdotes verteld die reeds lang voorbij zijn. De 
beelden roepen herinneringen op van gebeurtenissen en ontmoetingen 
die helemaal afgewikkeld zijn. Vaak ontbreekt het hierbij aan het 
verhaal van de effecten van wat je hebt gedaan (of niet gedaan!). Voor 
de effecten en de gevolgen dien je een stukje van het verhaal van de 
anderen te vertellen.  
Hoeveel van je ervaringen van toen - indrukken, emoties, ideeën - is 
er concreet in jou achtergebleven? Hoeveel leef er bv. nog in jou van 
het kind in de kleuterschool en in de basisschool? Voor jezelf kan een 
terugblik nuttig zijn wanneer je wilt achterhalen waar een gewoonte of 
een pijn die jou vandaag nog steeds kenmerkt zijn oorsprong zou 
hebben. Het is handig om te kijken welke specifieke elementen en 
gebeurtenissen een sterke stempel hebben gedrukt op jouw ontwikke-
ling. Het menselijk ontwikkelingsproces is namelijk niet één enkel 
standaard-proces. In je leven zijn meerdere processen tegelijk 
werkzaam. Die verlopen trager of sneller, in een lange beweging in 
één richting of in een onderbroken reeks van zijpaden en obstakels. 
Ontwikkelingsprocessen worden gestimuleerd zowel door je keuzes 
en beslissingen, door de invloed van anderen, door al je ontmoetingen 
en ervaringen, als door de context waarin je op een bepaald moment 
leeft.  
Daarnaast is het gewoon leuk om nog eens te genieten van 
herinneringen en voorbije ervaringen. 

-  -49 versie 16.0



Anderen zijn nieuwsgierig om in je biografie te lezen wie jij was en 
hoe jij je hebt ontwikkeld tot de persoon die je nu bent. Lezers van je 
levensverhaal zoeken naar verbanden, oorzaken, invloeden en sappige 
anekdotes omdat ze niet alleen een beeld willen van jou maar ze 
willen ook een verklaring kunnen geven voor je keuzes en 
beslissingen, dan kunnen ze jou beter beoordelen en verooordelen. 
Buitenstaanders menen dat ze jou beter kennen wanneer ze jouw 
ontwikkeling kunnen verklaren. Dat is ‘de illusie van de buitenstaan-
der’ (het derde-persoon of vierde-persoon perspectief)..


Je kunt je verhaal ook weergeven in hoofdstukken die gewijd zijn aan 
thema’s in je leven, dan kijk je met een themagerichte-blik. De 
volgorde en de inhoud wordt dan bepaald door het belang dat die 
thema’s hebben in je leven. Thema’s zijn bv. ‘Verhuizen’, ‘Mijn zus’, 
‘Familie’, ‘De ondernemer in mij’, enz.  
Misschien je bij het beschrijven dan meer de Kairos-tijd.


Er is een derde invalshoek mogelijk: een nu-blik. Dit kan vanuit het 
eerste-persoon perspectief en eerste-persoon meta-perspectief. Het 
verhaal dat je vertelt heeft het hier-en-nu als start- en als eindpunt. Je 
noteert wat jou vandaag kenmerkt en welk gedrag je bij jezelf steeds 
weer tegenkomt. Je gaat dan na wie of wat in het verleden je heeft 
beïnvloed om nu te doen zoals je het nu doet. Je beseft dat alle 
aspecten van je verleden vandaag nog in jou leven en mee jouw 
actuele realiteit creëren. Je kijkt naar wie vandaag invloed heeft op 
jou, positief of negatief, op hoe jij ‘bent’ zoals je bent, nu. Je kijkt 
tevens naar wat er aan toekomst nu in jou leeft, naar je drijfveren, naar 
de verlangens die je dromen uitdrukken. Je kijkt naar de actuele 
effecten van je voorbije beslissingen en gedragingen en neemt daar de 
verantwoordelijkheid voor.


-  -50 versie 16.0



Nog een mogelijkheid is een inspiratie-blik. Dan concentreer je je op 
je geestelijke, spirituele, intellectuele, filosofische of kunstzinnige 
nalatenschap. Zaken die vertellen wie jij bent en die je nalaat in de 
hoop dat die na jouw leven nog een invloed kunnen hebben: ideeën; 
uitingen van je kunstzinnige activiteiten of je kunst; resultaten van je 
ondernemingsdrang. Al laat je slechts één gedicht na, het zou kunnen 
dat dit nog vele generaties lang blijft nawerken.  
Van vele ‘grote’ personen (componisten, filosofen, kunstenaars, 
leiders, wetenschappers, ondernemers) herinner je je misschien een 
aantal uitspraken en daden of heb je teksten gelezen of bewonder je 
hun werken of hoor je nog steeds hun muziek, … allemaal creaties die 
jou kunnen inspireren zelfs al heb je hun (uiterlijke) biografie niet 
gelezen. Hun ‘spiritueel’ nalatenschap inspireert jou veel meer.


Een bijzondere vorm voor je levensverhaal is een eind-blik, je laatste 
geschenk. Het is jouw laatste gift aan je nabestaanden. Je toont, vertelt 
en schenkt uitdrukkelijk die herinneringen, gedachten en bezorgd-
heden die jij belangrijk vindt om hen na te laten.  
Je eindelevensverhaal vertel je letterlijk op het einde van je leven, 
wanneer het duidelijk is voor jou dat jouw einde nabij is. Met zorg zal 
een interviewer je enkele gerichte vragen stellen en aandachtig naar 
jou luisteren. Op die basis zorgt die er dan voor dat je verhaal wordt 
opgetekend en in een boekje wordt aangeboden aan de nabestaanden. 
Je laatste geschenk kan je ook aanbieden in de vorm van een doos of 
een koffer met voorwerpen die erg betekenisvol zijn voor jou, je 
Laatste Reis-koffer. In zijn eenvoud en beperktheid kan het zoveel 
vertellen. Je laatste geschenk kan je nabestaanden inspireren, 
spiritueel hoop bieden en de toekomst ondersteunen.


Je kunt ook niets vertellen of nalaten, dan vertrek je zonder eigen 
verhaal. Na je overlijden wordt echter hoe dan ook het na-verhaal 

-  -51 versie 16.0



verteld. Mensen die jou goed hebben gekend kunnen elk hun 
puzzelstukje in het midden leggen zodat een rijke puzzel ontstaat. 
Mensen die jou niet echt kennen zullen jouw levensverhaal samen-
stellen vanuit hun oordelen, vooroordelen of fantasie. Wanneer geen 
materiaal beschikbaar is (objectief of subjectief) ontkiemen uit allerlei 
geruchten makkelijk mythes en fantastische verhalen.


Hoe en met welke verhaallijn schets je je leven?


Op een klassieke manier schrijf, vertel of presenteer je je leven als een 
scenario, één verhaal met verschillende hoofdstukken. Het verhaal 
heeft een begin (Hoe ver ga je terug in de tijd?), je geboorte en het 
eindigt bij je nakend overlijden. Wanneer je zo naar je leven kijkt, 
zoek je de draad van het grote verhaal in alles wat er opeenvolgend 
gebeurt. De verschillende hoofdstukken zijn als verschillende haltes 
op een lange weg met kleine of grote gebeurtenissen, diverse ontmoe-
tingen, verschillende kruispunten. 
Het verhaal kent bergen en dalen, meevallers en tegenslagen, heldere 
perioden en duistere momenten, passie en drama, vreugde en verdriet. 
Voor ieder cruciale periode is er een hoofdstuk. De lezer of de 
luisteraar voelt zich uitgenodigd om de verbinding te leggen tussen de 
verschillende hoofdstukken van het verhaalde leven.  
Het leven vertellen als een tocht is voor velen een passend beeld. Het 
lijkt aan te sluiten bij de vele mythes die overal ter wereld worden 
verteld over ‘de tocht van de held’. Sommige levens lezen als een 
geweldige avonturenroman, andere als een thriller of een spionage-
verhaal. Sommige verhalen zitten vol drama met toch stralen licht 
door de donkere wolken. Anderen vertellen over een leven in de 
schaduw of in een gesloten wereldje. Sommige levens lijken een grote 

-  -52 versie 16.0



cirkelbeweging te maken wanneer thema’s die duidelijk waren in de 
eerste fase van het leven terugkomen in de laatste fasen. 


Er zijn ook mensen die hun leven aanbieden als een bundel van twee 
verhalen, twee levens in één. Ieder verhaal staat op zich ook als is het 
hoofdpersonage van de bundel dezelfde persoon. Zo’n bundel vertelt 
dat iemand een keer is gestorven en opnieuw werd geboren. Het is niet 
zo maar even ‘je herpakken’ of ‘je zelf heruitvinden’. Neen, het 
tweede verhaal start met een ‘geboorte’ met eigen kenmerken, op een 
specifiek moment. Iemand kan beleven dat een ‘nieuw begin’ geen 
loutere voorzetting is van het vorige in een volgend hoofdstuk zelfs al 
heeft het een andere dynamiek. Zij voelt zich een ‘volledig nieuw 
mens’. Bij een bundel van twee verhalen beleeft de betrokkene het 
tweede als een afzonderlijk scenario, als een fundamentele keuze, een 
nieuwe geboorte, een herschikking van het oorspronkelijke genetisch 
materiaal. Zij begint aan een nieuw leven.  Het oude achtervolgt haar 14

niet meer.


In een aantal culturen wordt een ritueel gebruikt waarbij men iemand 
die een erge fout heeft begaan, laat ‘sterven’ om opnieuw ‘geboren’ te 
worden als een ‘onwetende’ of ‘onschuldige’ die belangrijke zaken van 
voren af aan moet leren en zich eigen maken. Hij of zij krijgt zo een 
tweede kans van de gemeenschap.


Een ander beeld is dat van het leven als een kunstwerk, een tapijt dat 
je weeft, een schilderij dat je meermaals overschildert, een beeld-
houwwerk waar je blijft aan kappen en herwerken, het leven als een 
installatie die nooit af is. Zo kan je je leven bv. zien als een groot net 
dat je zelf knoopt waarbij ieder knoopje een nieuwe keuze betekent. 
Ieder mens knoopt een eigen net, ieder net heeft uiteindelijk een eigen 

 Mensen die de dood onder ogen hebben gezien, bv. door een ziekte of een ongeval, 14

vertellen vaak over een nieuw leven, een tweede leven, dat ze hebben gekregen.

-  -53 versie 16.0



vorm, er bestaat geen voorgeschreven patroon. Bij dat knopen vallen 
er soms gaten en blijven vaak draadjes hangen, losse draden die niet 
meer worden gebruikt al denk je ze later wel op te kunnen vangen, 
maar dat gebeurt niet. Sommigen trachten een mooi afgerond tapijt te 
weven. Meestal echter heeft het een grillige vorm met veel losse 
eindjes. Door de aard van het knopen kan je echter niet ieder eindje 
aan een willekeurig ander eindje knopen; gaandeweg sluit je bepaalde 
mogelijke verbindingen uit. Soms lijkt iemands leven helemaal ‘in de 
knoop’ te liggen. Dan is ontwarren noodzakelijk. Dit hoort bij het 
weven van een leven.


Vormt jouw levensverhaal één verhaal of  
is het een hoofdstuk in een groter verhaal?


Wanneer je de gegevens voor je levensverhaal tot op heden bundelt 
kom je soms voor de vraag: Wat stelt mijn leven voor in het geheel 
van het leven op aarde? Wat is mijn bijdrage?  
Je maakt zoals ieder mens momenten mee van geluk en ongeluk. Je 
incasseert tegenslagen of wordt geconfronteerd met beperkingen door 
een ongeval of een ziekte. Je beleeft momenten van grote vreugde, 
alleen, samen met een partner, of met kinderen of met vrienden. Je 
kent diep verdriet en moet afscheid nemen van mensen die voor jou 
veel betekenden. Je bent tevreden met ‘positief toeval’ en ontevreden 
met ‘negatief toeval’. Bij al deze afzonderlijke momenten kan je de 
vraag stellen: wat is de zin van al deze gebeurtenissen? Om deze 
vraag te beantwoorden kijk je naar de gevolgen ervan en naar de 
plaats die het gebeuren van jou krijgt binnen je leven, binnen je 
levensverhaal. Dat maakt het mogelijk de afzonderlijke gebeurtenis-
sen een plaats te geven en waar nodig het belang ervan ook te 
relativeren.  

-  -54 versie 16.0



Het is echter een andere uitdaging om naar het geheel van je leven te 
kijken, als een geheel, als één grote gebeurtenis, als één moment in 
het verhaal van de wereld. Om de zin daarvan te vinden en te 
formuleren dien je je leven te plaatsen in een ruimer kader. Je was er 
eerst niet en niemand stelde er vragen bij. Toen ben je geboren en 
startte de interactie met de andere mensen die op dat moment leefden 
en zij die nog zouden worden geboren. Op een dag kent dat verhaal 
voor jou een einde, voor de anderen die op dat moment leven gaat ‘het 
leven’ verder, men denkt nog wel aan jou maar bij het feit dàt je hebt 
geleefd stelt niemand nog vragen, je was er gewoon even. 
Vertel je jouw levensverhaal als een afzonderlijk afgerond verhaal of 
als een boeiend hoofdstuk in het verhaal van je gemeenschap waar jij 
deel van bent of zelfs binnen een Groot Verhaal?


-  -55 versie 16.0



In welke taal of talen vertel je je verhaal?


Een levensverhaal, om het even met welke blik bekeken, kan je op 
vele manieren ‘vertellen’ en aanbieden, via verschillende talen. Je 
gebruikt in je communicatie niet uitsluitend woordentalen, je drukt je 
meer uit met non-verbale en beeldende talen dan je vermoed. 
15

Je kunt dus je levensverhaal op een ludieke, creatieve manier uit-
drukken, passend bij de inhoud van je verhaal, passend bij je ‘zelf’. Je 
kunt dit doen voor je volledige levensverhaal of je kunt fragmenten of 
levensgedachten elk op een verschillende manier delen.  
Hier een beperkt aantal ideeën: 


 Lees meer in: Talen en taalgebruik15

-  -56 versie 16.0



een reisverslag (“De reis van mijn leven.”),  
een boekje (gedrukt of digitaal),  
brieven aan de volgende generaties (met opdrachten?) 
een gedicht of een dichtbundel, 
een fotoalbum,  
een film of een videoreportage,  
een audiodocumentaire of een podcast, 
een website waarop je jouw verhaal doet en anderen kunnen reageren 
een digitaal ontwerp (bv. een app), 
een muziekstuk,  
een lied of een dans,  
een toneelstuk,  
een eigen ‘kunstwerkje’ (tekenen, schilderen, keramiek, boetseren, 
beeldhouwen)  
een collage (foto’s, prenten die je uitknipt, tekeningen)  
een stamboom (of genogram) 
een sociogram met bijpassend verhaal  of foto’s van opstellingen 16

een kaart met aanduiding van de plekken waar je heb gewoond, 
een ‘wereldkaart’ van jouw beleefde wereld ,  17

een tuin (een levens-kruidentuin?),  
een verzameling bijzondere voorwerpen,  
een Verbinddoos  of je Laatste Reis-koffer, 18

een eigen ritueel dat kan worden gebruikt bij elk nieuw afscheid 
een bijzonder geschenk dat je kocht voor elke persoon die je lief is. 


 Een sociogram brengt belangrijke vrienden, leermeesters of andere personen die een 16

invloed hebben gehad in kaart. Het maakt sociale verbindingen en relaties die in een 
groep, klas of team spelen op een grafische wijze zichtbaar.

 bv. Louise van Swaaij en Jean Klare, Atlas van de belevingswereld17

 De verbinddoos18

-  -57 versie 16.0

https://amfora.be/verbinddoos/
https://jeanklare.nl/auteur/


Zoek je hulp?


Je kunt dit zelf creëren of je kan iemand vragen je daarbij te helpen of 
het helemaal voor jou te maken. Het is best een hele opdracht om je 
levensverhaal te ‘vertellen’, de nodige elementen samen te brengen, 
een gepaste vorm te bedenken en er een boeiend verhaal van te 
maken. Er zijn mensen en middelen om je daarbij te helpen. Je vindt 
heel veel informatie wanneer je even zoekt op het internet. 
Er zijn vele coachen die zich aanbieden als ‘biografisch begeleider’ of 
als ‘levenscoach’ al hebben deze aanduidingen geen eenduidige 
betekenis. 
Er zijn professionele schrijvers die jouw leven in een boek zetten.  
Je vindt allerlei materiaal rond (auto)biografisch schrijven, zowel 
online cursussen, workshops, als residentiële cursussen. Je vindt op 
vele plaatsen tips om er zelf aan te beginnen. Er zijn boeken te koop 
die je aanleren hoe autobiografisch te schrijven. 
Er is veel nuttige informatie bij de term ‘palliatieve zorg’ of 
‘begeleiden van het levenseinde’. 
Voor veel mensen is het lezen van biografieën een goede inspiratie-
bron om zelf hun verhaal te schrijven. Wanneer je biografieën leest 
kan je na reflectie ontdekken dat er ook in jouw levensverhaal iets 
klinkt dat de moeite waard is om te delen. Het is boeiend om twee 
biografieën te lezen die gaan over dezelfde persoon.


Lees ook mijn tekst: Ontmoetingen met je ‘zelf’  - Wat kunstenaars je 
aanbieden. Misschien vind je daarin woorden, beelden, gedachten, die 
jou warm maken en je ideeën geven voor jouw verhaal. 

-  -58 versie 16.0



Acht vormen voor je verhaal 

-  -59 versie 16.0



1. Je biografie


Je biografie wordt geschreven door een buitenstaander. Zij zal al het 
nodige materiaal verzamelen, een subjectieve selectie maken, een 
doorlopend verhaal schrijven en je levensverhaal beperken. Een 
biograaf bepaalt: wat belangrijk is om te vertellen en wat bijkomstig 
is; wat een mogelijke rode draad is in je leven; wat uiteindelijk de 
betekenis en de zin is van je leven; op welke toon dat leven wordt 
verteld (speels, ernstig, dramatisch, ontdekkend, zakelijk, …). In feite 
her-creëert een biograaf jou = de persoon waarover zij schrijft. Zij 
bepaalt het beeld dat we verder dragen van jou. 
19

Biografen hebben het vaak over verschillende fase in het leven.  
Ze hanteren een duidelijk stramien, een kader met verschillende 
vakjes, bv.: de kindertijd, de puberteit, de volwassenheid, de midlife, 
de ouderdom. Ze hebben het over ‘levensloop-wetmatigheden’. 
Afhankelijk van hun theorie hebben ze het over de 7-jaars fasen of 
fasen van 10 of 12 jaar.


Biografieën inspireren, zo geven ze sommigen de hoop dat niettegen-
staande een moeilijke jeugd een mens toch succes kan boeken. Of ze 
vertellen dat een talent jaren werd genegeerd of onderdrukt maar 
uiteindelijk toch aan de oppervlakte komt en het de betrokkene een 
grote zin en voldoening geeft. Of een levensverhaal troost omdat het 
vertelt dat uiteindelijk het goede wordt beloond en het kwade wordt 
gestraft. In elk levensverhaal kan je een van de vele ‘drama’s’ 
terugvinden die in een mensenleven mogelijk zijn: geluk en tegenslag, 
obstakels en overwinningen, vechten en verliezen of winnen, 
innerlijke strijd en rust, wanhoop en hoop, volhouden en uiteindelijk 

 Zo bv. heeft Viviane Forrester in haar werk, Van Gogh, begraven in het koren, 1984, 19

een ‘alternatieve’ biografie geschreven, waarin het verhaal van de broers Vincent en 
Theo op de voorgrond komt evenals de (negatieve) invloed van Jo Bonger, de vrouw 
van Theo. Je beleeft een andere Vincent Van Gogh, weg van het stereotype verhaal.

-  -60 versie 16.0



iets ontdekken, … je vindt ze in elke boeiende biografie.  
De biograaf van jouw leven kan er een boeiend verhaal van maken, 
zeker weten, zelfs al ben je geen ‘held’.


Even een kritische noot: 
De biografie van een beroemde leraar of Meester is niet zelden voor 
het grootste deel hagiografie (heiligenleven). Het verhaal steunt dan 
voor een klein gedeelte op ‘harde feiten’, streng onderzochte 
gegevens. Meestal worden de gegevens vermengd met helden-
verhalen, wondere daden, mythes en legendes. Het doel van een 
hagiografie is om mensen te overtuigen van de boodschap die het 
leven van de betrokkene biedt.


Er kunnen terecht veel vragen worden gesteld over de levensverhalen 
en geschriften van bv. Jezus, Boeddha, Lao Zi, Zhuang Zi, 
Nāgārjuna.     20

 Wat vandaag nog steeds wordt verteld en geschreven over Nāgārjuna (2e eeuw),  20

ook in academische teksten(!), zijn louter legendes. Alle verhalen over hem zijn  
stichtende verhalen, een mix van hagiografie, mythes, legenden, heldenverhalen.  
Ze steunen daarenboven op gegevens van wellicht vier naamgenoten uit diverse 
tijdperken! (bv. een tantrist en alchimist uit de 7e eeuw met dezelfde naam).  
Vooral de Tibetaanse boeddhisten hebben een voorliefde voor heiligenverhalen.  
Alles wat je in hun geschriften kunt lezen steunt enkel op Tibetaanse bronnen.  
Het Tibetaans schrift werd ergens midden 7e eeuw ontwikkeld. De eerste tekst van 
Nāgārjuna werd in de elfde eeuw vertaald in het Tibetaans = negen eeuwen na hem. 
Daarenboven maken ze van hem de auteur van 134 werken, daarmee willen ze enkel 
hun eigen teksten een autoriteit geven.

-  -61 versie 16.0



2. Je autobiografie (of autobiografictie?)


Hou jij (zoals velen) een dagboek bij? Wat er die dag is gebeurd, hoe 
je reageerde op de gebeurtenissen, welke gedachten kwamen in je op, 
enz.. Vooral de laatste vijftig jaar worden er veel foto’s en video’s 
gemaakt en bijgehouden. Het leven van kinderen of kleinkinderen 
wordt van bij de geboorte met beelden vastgelegd en bewaard. Dat is 
allemaal materiaal dat je kan helpen om je verhaal te vertellen. 
Het grote voordeel van een autobiografie is dat je zelf bepaalt wat je 
vertelt en vanuit welk perspectief je de zaken aanbrengt. Jij beslist ook 
wat je niet vertelt. Ieder heeft het recht op zijn geheimen. Een biograaf 
is geneigd om dat geheim te zoeken en te onthullen, dat vinden lezers 
namelijk boeiend, dat is sensatie. Als autobiograaf kan je veel 
verzwijgen. Niet alles hoeft gezegd te worden. Je grote opdracht is: 
kiezen wat wel en wat niet. In een mensenleven gebeurt er iedere dag 
iets. Toch is niet alles zinvol om vermeld te worden. Heb je een ‘rode 
draad’ ontdekt in je leven? Waren er gebeurtenissen in je jeugd die 
(achteraf gezien) reeds verwezen naar drijfveren en stappen in de 
toekomst? Was je voor iets voorbestemd, je ‘bestemming’ of je 
‘levensopdracht’? Spreek je van je ‘lot’? 
Wanneer je een ‘rode draad’ meent te herkennen wordt dat de leidende 
gedachte van de weg die je hebt afgelegd. Het is echter steeds een 
interpretatie van wat achter de rug is met de intentie er een zinvol 
geheel van te maken. Alle voorvallen krijgen dan een plaatsje in een 
afgerond scenario. Een ‘rode draad’ zoeken en vinden is een 
werkwijze dat vaak de feiten naar de hand zet. Breuken, ongevallen en 
onoverkomelijke obstakels zijn deel van ieder leven. De ‘rode draad’ 
blijkt dan eerder te gaan om een wirwar aan draden en eindjes die aan 
elkaar worden geknoopt. De ‘rode draad’ schetsen is soms boeiend 
doch slechts één van de manieren om orde te scheppen en zin en 

-  -62 versie 16.0



betekenis te geven aan je leven. Ieder leven kan op verschillende 
manieren worden geordend en weergegeven. Wanneer je systemisch 
naar je leven kijkt, laat je het idee van een ‘draad’ als overkoepelend 
patroon los. Je herkent patronen, ziet de dynamiek van je twijfels, 
keuzes en beslissingen, je ziet verbindingen die worden opgebouwd 
waarvan sommige plots worden gestopt of afgebouwd. Ja, er zijn 
elementen die een grote invloed hebben gedurende gans het leven 
(biologische gegevens, beperkingen). Dat betekent echter niet dat 
jouw grenzen een bepaalde weg opleggen. Met lastige gegevens kan je 
nog steeds vele kanten uit, kan je vele zijwegen inslaan. Je keuzes 
worden vaak meer bepaald door de context en de mensen die je 
daarbinnen ontmoet dan door je fysieke grenzen.  
Naast het klassiek chronologisch doorlopend levensverhaal, kan je je 
autobiografie schrijven in de vorm van een dagboek, een brievenboek 
(brieven aan de volgende generaties), een beeldenboek of een 
verzameling teksten en beelden en eigen tekeningen of in de vorm van 
een reisverhaal of als een groot avontuur.


Sommige mensen schrijven een autobiografictie. Dan vertel je een 
verhaal in de derde persoon. Je vertelt het leven van iemand die een 
andere naam draagt dan de jouwe maar in werkelijkheid gaat het 
ganse verhaal wel over jou. Een voorbeeld is de autobiografictie van 
Erasmus waarin hij het verhaal vertelt van Florentius (alias Erasmus 
zelf). Een ander voorbeeld is Goethe. Hij schreef aan een vriend dat 
hij zijn eigen gevoelens had uitgeleend aan het personage Werther, om 
zo het verhaal levensechter te maken.  
Daarnaast bestaat er ook de autobiografictie als een sterk verzonnen 
verhaal. Het lijkt dan alsof de autobiografie een leven verteld maar het 
is voor een groter gedeelte fictie of een sterke verdraaiing van feiten.


-  -63 versie 16.0



3. Je thema-gericht verhaal


In plaats van je leven chronologisch te bekijken kan je het thema-
gericht aanpakken. Je kunt een vaste tijdsindeling loslaten en kijken 
naar hoe jij belangrijke zaken in je leven hebt beleefd. Je kijkt dan 
naar je leven met de Kairos-tijd, je belevingstijd. 


Een verhaal rond het thema ‘Wachten’ of ‘In de rij staan’


Ik sta aan Leuven Station op de bus te wachten. De bus had er nu 
moeten zijn maar … ze is er niet, ze zal vijf minuten later komen staat 
op het infoscherm. Naast mij staat een jonge vrouw. Ze is erg onrustig 
want ze gaat weer te laat komen op het werk, zegt ze. Om de dertig 
seconden kijkt ze op haar smartphone. Even later komt een moeder 
aangelopen die zenuwachtig is omdat haar kleuter dringend moet 
plassen. “De bus is er dadelijk en dan zijn we snel thuis.” hoor ik 
haar zeggen. Dan zie ik een oudere man staan, rustig lezend in een 
boek. Het is een boeiend boek, zo maak ik op uit zijn houding. Hij 
staat niet in de rij en  wacht niet. Wanneer de bus eindelijk aankomt, 
zeven minuten later, kijkt hij verwonderd op. Voor hem lijken de 
minuten in een snel tempo voorbij te zijn gevlogen. Wanneer hij het 
boek in zijn tas stopt zie ik de titel: Dood nabij. Dat is het nieuwe boek 
van Steven Laureys, de neuroloog. Ik heb het ook gelezen. Ja, boeiend. 
Je kunt op elk moment van je leven staan ‘wachten’. Wanneer heb ik 
staan ‘wachten’ ? Waarop?


Belangrijke thema’s komen in vele levens vaak terug, ze vragen steeds 
opnieuw aandacht, ze geven kleur aan je keuzes en beslissingen, ze 
kenmerken zich door meer ‘toevalligheden’. 
Ga op zoek naar zaken die jij hebt beleefd als erg belangrijk, 
spannend, uitdagend, vreugdevol of als droevig, pijnlijk, angstig, … 
los van de duur. Je kunt vreugde of verdriet beleven in een paar 
minuten en die jaren met je meedragen. Welke gebeurtenissen raken je 
vandaag nog steeds erg emotioneel, sociaal of intellectueel? Wat 

-  -64 versie 16.0



maakt dat jij je blij voelt, droevig, fier of verlegen? Bekijk de 
ervaringen die de grootste impact hebben. Bekijk de beslissingen die 
je hebt genomen en die het meeste impact hebben gehad. Ga na welke 
ontmoetingen je leven fundamenteel hebben veranderend om het even 
hoe lang of hoe kort die hebben geduurd. Welke personen die 
overleden zijn of nog leven hebben iets bijgedragen in hoe jij vandaag 
je leven be-leeft? Wat zijn kenmerken van jou die steeds op de 
voorgrond komen? Hoe uiten die zich? 
Noteer vervolgens de thema’s die terugkomende voorvallen in jouw 
leven met elkaar verbinden. Het zijn wellicht thema’s die jou reeds 
van in je jeugd bezig houden. Enkele voorbeelden: ‘Kennis 
verzamelen’, ’Zorgen voor anderen’, ‘Op zoek naar de waarheid’, 
‘Mijn talenten’, ‘Synchroniciteit’, ‘De zaken afmaken’, ‘De onder-
nemer’, ’Reizen’, ‘Verhuizen’, ’Initiatieven’, ‘Een thuis voor mijn 
kinderen’, ‘Bijzondere ontmoetingen’, ‘Op zoek naar de bron van de 
dingen’, ‘De werkelijkheid verklankt zich’, ‘Mijn bijzonder brein’, 
enz.


Een thema-gericht levensverhaal hoeft helemaal niet volledig te zijn. 
Je hoeft niet alle gebeurtenissen op te sommen. De volgorde wordt 
bepaald door de verschillen in kracht van de thema’s. Start met de 
thema’s die jouw leven het meeste kenmerken. 
Welke thema’s drukken uit wie jij écht bent geworden? Hoe hebben de 
belangrijke thema’s in je leven zich tot nu toe gemanifesteerd en 
ontwikkeld? Hoe verhouden de verschillende thema’s zich tot elkaar? 
Welke thema’s zijn met elkaar verbonden?


-  -65 versie 16.0



4. Je verhaal van nu


Een verhaal dat aansluit bij het vorige is het nu-verhaal. Dit vertrekt 
van de overtuiging dat alles wat belangrijk is in je leven nu aanwezig 
is, op dit ogenblik, waar jij je nu bevindt, wat je nu doet. Relevante 
gegevens uit het verleden zitten verankerd in je lichaam, ze tonen zich 
in je overtuigingen vandaag, in je actuele aanpak, je streven, je relaties 
en in al je handelingen groot en klein. Indien een voorval uit het 
verleden vandaag niet meer wérkt, geen invloed meer heeft op wat je 
nu doet, is het eigenlijk niet meer jouw verleden. Dat kan een mooie 
herinnering zijn maar is niet meer verbonden met jou. Je hebt het dan 
volledig losgelaten. Dat hoort bij een vroegere versie van je ‘zelf’. 
Wat baat het om te vertellen wie je was of wat je deed indien dit geen 
enkele relatie meer heeft met wie jij vandaag bent?  
Hetzelfde geldt voor de toekomst. De toekomst is er nog niet, toch zit 
in jou vandaag niet alleen je verwerkte verleden maar ook je innerlijke 
bewegingen naar morgen: je dromen, je streven, je wens om iets te 
realiseren. Dit alles heeft impact op wat je nu doet en hoe je het doet. 
In die zin zit jouw toekomst actief in jou. ‘Toekomst’ is niet het doel 
dat eens zal bereikt worden (of niet). De toekomst is de weg daar 
naartoe, je volgende stap, morgen, en die kan in een andere richting 
lopen dan je gisteren dacht. Iedere dag bereik je iets met de stap die je 
zet, met wat je die dag doet (dus ook dat wat je uitstelt, nalaat te doen, 
beslist niet te doen).  
Wanneer je diep en nauwkeurig kijkt zie je in de laatste vierentwintig 
uren je ganse leven en zou je hierover een boek van 500 bladzijden 
kunnen vullen. Dat is zo voor elke dag van je leven. Het nu-verhaal is 
altijd een momentopname. Je vertelt het vandaag, morgen vertel je 
misschien een ander verhaal. Het maakt dus niet zo veel uit of je het 
vandaag of morgen schrijft, alleen … morgen is het misschien te laat. 

-  -66 versie 16.0



5. Je inspiratie-verhaal


Je kunt weggaan van de uiterlijke aspecten van je leven en je blik 
richten op de inspirerende, of geestelijke, of filosofische, of spirituele, 
of kunst-zinnige, of ondernemende aspecten van je bestaan.  
Wie ben jij doorheen de ontwikkeling van je gedachten, overtui-
gingen, filosofische inzichten, via je kunstzinnige uitingen of 
ondernemende initiatieven? Wat kan je de anderen vertellen over 
jezelf via je kunstzinnige uitdrukkingen (gedichten, proza, tekeningen, 
schilderijen, beelden, foto’s, video’s)? 
Welk beeld van jouw innerlijke wereld bied je aan, wil je aanbieden? 
Wat is jouw bijdrage aan de mensen in je onmiddellijke omgeving, of 
aan de groepen waarin je actief bent, of aan de ruimere gemeenschap? 
Op welk terrein van ‘de menselijke ervaring’ wil jij iets nalaten? 
Draag er zorg voor om reeds tijdens je leven de uitdrukkingen van je 
innerlijke wereld te delen. 
Voor het inspiratie-verhaal geldt er geen formeel tijdsverloop. Hanteer 
de Kairos-tijd om al dan niet een geordend je verhaal te tonen. Want 
het inspiratie-verhaal is veeleer tonen dan vertellen. Maak het 
duidelijk voor diegenen die je werk ontmoeten dat er een lijn in zit of 
niet, of dat er sprake is van ‘periodes’ dan wel of het één lange 
vloeiende ontwikkelingslijn is ofwel een heerlijke chaos van verstren-
gelende draden en beuken. Denk er aan Kairos-tijd is ‘beleefde 
beweging’ en dan vertel je van verschillende richtingen, meerdere 
mogelijkheden, je kracht, je energie, verschillende ritmes, intervallen, 
vertragingen, je tempo, breuken, momenten van stilstand of stilte, de 
‘ruimtelijk beleefde tijd’ van je leven. 
Het is mijn overtuiging dat zeer veel mensen iets kunnen nalaten dat 
inspirerend is voor anderen. Het hoeft niet steeds te gaan om ‘grote 

-  -67 versie 16.0



kunst’. Een bundeltje gedichten of enkele tekeningen betekenen meer 
voor de mensen na jou dan je vermoedt.


6. Je eindelevensverhaal


Je eindelevensverhaal is een klein laatste geschenk dat je wilt nalaten. 
Het makkelijkst gebeurt dit door een ‘buitenstaander’ in te schakelen, 
iemand die niet rechtsreeks betrokken is bij wat je gaat vertellen. Het 
is iemand die zeer goed kan luisteren, respectvol, niet oordelend, 
empathisch en die jou gerichte vragen zal stellen. Je voert dan met 
haar een gesprek dat daarna in een geschreven eindelevensverhaal 
wordt uitgewerkt.   21

Dat gesprek, het eindelevensgesprek, heeft de vorm van een interview 
waarbij de interviewer een respectvolle afstand houdt en zorgt voor 
een veilig klimaat zodat je alle ruimte krijgt en niet wordt beïnvloed in 
je woorden en je oordelen. De interviewer zal met gerichte vragen je 
helpen naar de kern van de zaak te gaan. Het is de bedoeling dat je 
rustig even terugblikt op het geheel van je leven, kijkt wat belangrijk 
is om na te laten, dat je vooruitblikt op wat je nu voor je ziet en zo een 
levensbalans opmaakt. Dat kan op anderhalf uur afgewerkt worden, 
het doel is immers niet dat je je ganse leven vertelt of dat jullie een 
‘therapeutisch’ gesprek voeren. De interviewer zal jou geen goede 
raad geven of oplossingen voor herinneringen aan moeilijke situaties. 
Het gesprek zou je wel een ‘gevoelsinterview’ kunnen noemen, het 
gaat over jouw geleefde en beleefde leven, over het afscheid dat eraan 
komt, het moeten loslaten en achterlaten van geliefden, over het 
benoemen van sterven en de dood en wat dit voor jou betekent. Het 
gaat over je vreugdes en je angsten, je dankbaarheid en je spijt, het 

 In deze paragraaf zijn meerdere citaten verwerkt uit: Hilde Ingels & Michèle Morel, De 21

verbindende kracht van eindelevensverhalen, OWL Press 2023.  Zie vzw Amfora

-  -68 versie 16.0

https://amfora.be


gaat over schoonheid, hoop en liefde. Het gaat over moeilijk te 
verwoorden zaken die (eindelijk) de ruimte krijgen om uitgesproken 
en neergeschreven te worden. Je voelt je gehoord als volwaardig mens 
en erkend in je eigenwaarde. 
De interviewer draagt er zorg voor dat het vertellen van jouw verhaal 
rust brengt voor jou. Het uiteindelijke doel is dat datgene wat je 
achterlaat als een geschenk kan worden ontvangen. Na een goed 
eindelevensgesprek ontstaan vaak openingen voor andere waardevolle 
gesprekken, met partner, kinderen, vrienden en zorgverleners, die om 
verschillende redenen tot nu erg moeilijk of zelfs niet mogelijk waren.  
De interviewer zal jouw verhaal uitwerken in een geschreven tekst en 
zich daarbij beperken tot de belangrijke zaken: de essentiële zaken van 
je verhaal, in het gepaste perspectief, met mildheid verwoord, 
enigszins in balans. Het zullen niet steeds woordelijk jouw uitspraken 
zijn want de interviewer heeft ook geluisterd naar dat wat je bedoelde 
te zeggen, terwijl toch jouw toon en jouw stijl in de tekst doorklinkt. 
Het resultaat is een kort verhaal in de ik-vorm: je eindelevensverhaal. 
De interviewer zal je de gelegenheid geven om de tekst na te lezen 
maar het is uitdrukkelijk niet de bedoeling dat jij de tekst nog gaat 
‘verbeteren’. Je eindelevensverhaal wordt gepresenteerd in de vorm 
van een boekje, al of niet met foto’s. Indien jij dat wenst kan het op 
meerdere exemplaren worden gedrukt, zodat bv. je partner en kinderen 
of kleinkinderen een eigen exemplaar als geschenk van jou kunnen 
ontvangen. Zo’n geschenk kan van onschatbare waarde zijn bij hun 
rouwproces en kan erg verbindend werken.


Een eindelevensverhaal blijft een momentopname verbonden met de 
context waarin je het hebt verteld, het is niet ‘hét definitief oordeel- 
over jouw leven. Zie het verhaal als het aanbieden van wat vandaag je 
gedachten en gevoelens zijn, om te vertellen wat nauw aan je hart ligt, 

-  -69 versie 16.0



waar je dankbaar voor bent, wat je spijt, wat je de anderen toewenst, 
wat je ziet als ‘zinvol leven’.


7. Je Laatste Reis-koffer


Het begrip ‘Laatste Reis’ roept bij jou misschien op wat reeds 
duizenden jaren geleden werd gezien als een reis naar het land na de 
dood. Tienduizend jaar geleden (of wellicht vroeger) kreeg de 
overledene geschenken mee in het graf. Meer dan drieduizend jaar 
geleden was er de enorme ‘koffer’ die Toetanchamon meekreeg na 
zijn overlijden (1322 BCE). Mensen in Azië hebben reeds eeuwenlang 
een huisaltaar of een schrijn waar ze voorwerpen van de overledene 
bewaren als aandenken, om hun verhaal te kunnen vertellen. Sinds de 
vorige eeuw staan er ook foto’s  op het altaar.  
Stel je voor dat jij voor de laatste keer, en nu definitief, gaat verhuizen 
naar een zeer ver land, bv. naar Australië. Je mag één kleine reiskoffer 
met herinneringen meenemen. Wat stop je er in? 
Je Laatste Reis-koffer is een kistje, een doos, een reiskoffertje, een 
handtas of een rugzak. Het is een voorwerp voor wie achterblijft 
wanneer jij overlijdt en dat iets wezenlijks uitdrukt van jezelf. Dit is 
veel meer en concreter dan je testament opmaken en achterlaten. In de 
koffer steek je die voorwerpen die werkelijk essentieel zijn om jou te 
kunnen kennen na je afscheid, datgene waarvan jij vindt dat het best 
mag worden gekoesterd. Dat kunnen kleine voorwerpen zijn, sieraden, 
een boekje, een briefje, een tekstje, enz. Je kunt beelden, klanken, een 
melodie of een uitvoering op een cd of een usb stick zetten.  
Je zorgt er op deze manier voor dat je na je overlijden nog een 
positieve en actieve invloed kunt hebben op de mensen waarmee je 
sterk verbonden was; je geliefde, je kinderen, je klein-kinderen, je 
vrienden of de mensen in de gemeenschap waarin je actief was. 

-  -70 versie 16.0



Via het materiaal in de koffer kies je of je een verleden-verhaal 
vertelt, “Dit was ik” (dan steek je het verleden in je koffer) of je 
laatste nu-verhaal, “Dit ben ik” (dan steek je het heden in je koffer) of 
een inspiratie-verhaal “Dit biedt mijn inspirerend leven jou.” (dan 
steek je iets voor hun toekomst in je koffer). 
Voor de mensen die jouw koffer krijgen kan dit een (her)ontdekkings-
reis worden, meer dan een herinneringsportret, wanneer ze nieuwe 
perspectieven op jouw leven krijgen of zaken vernemen die je tot nu 
toe voor jezelf hebt gehouden. Het boeiende van een koffer is dat het 
meer dan je vermoedt als een schatkist zal worden gekoesterd. Het 
grote voordeel van de koffer is dat je niet alleen een tekst achterlaat 
(zoals bij een biografie of een autobiografie) maar dat je in je koffer 
voor-werpen steekt die de anderen kunnen vastnemen, voelen, ruiken, 
bekijken, zelfs gebruiken misschien. De uitdaging bij het aanbieden 
van dit laatste geschenk bestaat er in je verhaal zo helder mogelijk te 
maken. Wanneer je bv. een foto of een souvenir in je koffer stopt roept 
dit herinneringen op maar bij mensen die er niet bij waren vraagt het 
om uitleg. Het is nodig om bij ieder voorwerp te vertellen wat dit voor 
jou betekende, hoe jij wilt worden herinnerd of hoe je wilt dat ze er 
mee omgaan of er van leren.. Help de ‘ontdekker’ om de dingen te 
plaatsen in het juiste kader, in het kader van jouw leven zoals jij er op 
hebt gereflecteerd. 
Een koffer of een doos is beperkt in omvang. Dat is goed, want dat 
dwingt je om tot de kern van de zaak komen = jouw leven en jouw 
bijdrage aan het leven op aarde. Wat was je bijdrage en wat geef je 
door als zorg voor de toekomst? De beperkte inhoud vraagt om het 
essentiële mee te delen, dat wat jou écht kenmerkt, dat wat jou écht 
bezorgd maakte, dat wat je hebt geleerd, dat wat nog ‘eeuwen’ voor 
inspiratie kan zorgen.


-  -71 versie 16.0



Je laatste geschenk zal de mensen die je verlaat of je nabestaanden 
helpen bij hun rouwproces. Zij blijven achter en wat je in jouw koffer 
steekt kan zorgen voor steun, voor troost, voor antwoorden en vooral 
voor het rustig kunnen loslaten in de zekerheid dat het goed was dat je 
er was tussen hen.


8. Je na-verhaal verteld door anderen


Zolang je invloed hebt op anderen, tijdens en na je leven, concreet, 
leef je in anderen. Je levensverhaal is pas helemaal ‘voorbij en 
gesloten’ wanneer niemand meer iets over jou vertelt, wanneer je bent 
vergeten. Zonder invloed door materiaal van jou ‘versteent’ het beeld 
dat anderen van jou hebben, het wordt een vastgeroeste herinnering 
die is stil blijven staan in de tijd, op het moment van de laatste 
ontmoeting; een vergeelde foto die toevallig vele jaren later wordt 
gevonden; gebeurtenissen die niemand zich meer kan herinneren.  
Wanneer je niet kiest om zelf iets achter te laten, zullen de nabestaan-
den zelf een keuze moeten maken. Je vrienden zullen nog een tijdje 
allerlei anekdotes over jou doorgeven. Maar hoe lang? Ga zelf eens na 
hoe vaak je twee jaar na hun overlijden nog denkt aan een overleden 
grootmoeder, grootvader, oom of tante, een vriend. Ga eens na welk 
souvenir dat aan hen behoorde jij nog bezit en wat het jou nu nog 
doet. Welke verhalen vertel je over hen, wanneer, en waar steunen die 
verhalen op? Welke verhalen vertellen anderen over hen en hoe 
verschillen die van jouw verhaal?  
Zo zal het ook met jouw leven verlopen wanneer je niets onderneemt. 
Een na-verhaal kenmerkt zich als een onsamenhangende, ongeordende 
verzameling van meningen, roddels en oordelen van anderen. De 
meeste verhalen vallen (gelukkig?) wel stil na enkele jaren.


-  -72 versie 16.0



Er wordt hoe dan ook een na-verhaal verteld, zelfs al heb je wél iets 
achtergelaten en heb je iedereen een mooi beeld of een souvenir 
bezorgd. In dit geval zal het na-verhaal wel anders klinken, het kan 
dichter aansluiten bij wat jij hebt geschonken.


-  -73 versie 16.0


	Vooraf
	Inhoud
	Je leeft in verhalen
	Je ademt verhalen in en uit
	Verhalen, allemaal verhalen
	Verhalen voldoen aan menselijke behoeften
	Niet één verhaal vertelt alles over alles
	‘Geneste’ verhalen, verhalen die in elkaar grijpen

	Je leven is een bundel korte verhalen
	Je bent een verhalenverteller
	Je levensverhaal is niet je levensloop
	Vanuit welk perspectief vertel jij over jezelf en vertellen anderen over jou (en jij over anderen)?
	Hoe beleef jij de vier dimensies in je leven?
	Vier sociale behoeften
	Wat is je ‘context’?
	Wat betekent ‘tijd’ in jouw leven?
	Je levensverhaal is een netwerk van verhalen
	Het verhaal van verbinden en binden
	In je levensverhaal zitten stukjes van verhalen van anderen
	Overal grenzen
	Hoe ga je om met je begrenzingen?
	Je her-innert je gebeurtenissen, en dan …?
	Hoe ‘waar’ is jouw verhaal?
	Wie vertelt dit verhaal? - Je zelfbeeld
	Op drie verschillende manieren je verhaal vertellen
	Wat levert het vertellen van je levensverhaal op?

	Je levensverhaal vertellen
	Meerdere vormen zijn mogelijk
	Hoe en met welke verhaallijn schets je je leven?
	Vormt jouw levensverhaal één verhaal of  is het een hoofdstuk in een groter verhaal?
	In welke taal of talen vertel je je verhaal?
	Zoek je hulp?

	Acht vormen voor je verhaal
	Je biografie
	Je autobiografie (of autobiografictie?)
	Je thema-gericht verhaal
	Je verhaal van nu
	Je inspiratie-verhaal
	Je eindelevensverhaal
	Je Laatste Reis-koffer
	Je na-verhaal verteld door anderen


