
Jouw levensverhaal 
Hoe vertel je dat?





Francis Gastmans 



’Korte teksten’ zijn inleidingen, stimulerende gedachten, smaakmakers, 
ideeën-verspreiders, twijfel-zaaiers. Het zijn geen gedachten met een 
definitief eindpunt, geen wetenschappelijk vastgelegde conclusies, geen 
academische teksten. Het zijn voorlopige resultaten van mijn persoonlijke 
studie, onderzoek en toepassingen. De inzichten, ervaringen en reflecties 
hebben voor mij inmiddels een bepaalde ‘stevigheid’. Toch blijven ze een 
stap op mijn nooit eindigende zoek- en vindtocht en dus kunnen de gedachten 
die hier staan morgen weer worden bijgeschaafd. Na wijziging krijgt een 
tekst een nieuw versie-nummer. 
Zie je nog een tikfout of een taalfout, laat het me a.u.b. weten. 
Wanneer in de voetnoten staat ‘Lees meer in …’ vind je die op  
https://francisgastmans.com/korte-teksten/


Jouw levensverhaal - Hoe vertel je dat?

Tekst en vormgeving: Francis Gastmans


Versie 17.0 - januari 2026


© Francis Gastmans


https://francisgastmans.com/ 
francisgastmans@icloud.com


Je mag al de teksten op de website vrij gebruiken. Meer nog, het doel van het delen 
van mijn gedachten is dat je ze zou gebruiken om daarmee kritisch-onderzoekend je 
inzichten en die van anderen onder de loep te nemen. Gelieve wel respect te hebben 
voor het copyright en steeds mij als bron te vermelden wanneer je een stukje kopieert. 
Dank je.


https://francisgastmans.com/korte-teksten/
https://francisgastmans.com/
mailto:francisgastmans@icloud.com


Welkom


Ik start meteen met aan te geven wat dit boekje niet is, een zelfhulp 
boekje, vol met tips hoe je best je levensverhaal vertelt. Ik ben geen 
Gids die je doorheen het vertel-gebied leidt met een schrijfplan, een 
stappenplan, een wegenkaart of met bordjes ‘Langs hier’, ‘Opgepast!’, 
’Een moeilijk stuk weg’ of ‘Dit moet je vermijden’. Een Gids-boek is 
voor de meeste mensen dat wat ze wensen, zoals een goed kookboek,  
en dat is goed. Als je dat zoekt is mijn boekje er echter niet voor jou.


Wat vind je hier dan wel? Ik ben een Pad-vindend leider die je materiaal 
aanreikt om relevante gegevens te vinden, helder te reflecteren, je eigen 
weg te vinden, zelf te kiezen en daar het leiderschap en de verantwoor-
delijkheid voor op te nemen.  Je hebt reeds vaker stukjes van je levens-1

verhaal verteld aan je kinderen, kleinkinderen, vrienden, kennissen of 
collega’s. In dit boekje staan een reeks korte gedachten die je kunnen 
helpen om met aandacht te beginnen aan het overzichtelijk uitdrukken 
van je ‘volledig’ levensverhaal, om meer naar de diepte te gaan van je 
verhaal en niet aan de oppervlakte te blijven hangen. 


Is het bv. belangrijk te vertellen waar je allemaal op vakantie bent 
geweest of is het belangrijk wat je daar hebt beleefd, wat die bezoeken 
met je deden, wie je daar hebt ontmoet, hoe die trip iets kleins maar 
toch bijzonder heeft veranderd in je leven, wat je daar hebt geleerd?


Is het belangrijk om op te lijsten welke opleidingen je allemaal hebt 
gevolgd of is het voor anderen interessant om te weten wat je op elke 
plek hebt geleerd, hoe je de lessen uit de diverse opleidingen en 
ervaringen hebt samengevoegd en tot een nieuwe synthese bent 
gekomen, hoe je ze hebt toegepast, wat er door opleidingen en 
ervaringen is veranderd aan je wijze van aanpakken, … ? 

 Over Gidsende en Pad-vindende leiders lees je meer in het gratis boek Pad-vindend 1

leiderschap - Hoe samen de juiste weg vinden

https://francisgastmans.com/boeken/


Ik geef toe, de gedachten hier zijn kort beschreven (te kort?) en voor 
sommige lezers klinken ze soms wat ‘filosofisch’ en zijn daardoor dan 
moeilijk te vatten, misschien moet je de zinnen wel twee keer lezen om 
ze te verstaan. De meeste aandachtspunten worden in andere teksten 
uitgebreid beschreven.  2

Ik heb het echter kort gehouden want ik wil je een boekje met 
uitdagende gedachten aanbieden en je uitnodigen om aan het werk te 
gaan, op je eigen manier. Neem na het lezen van een hoofdstuk of een 
paragraaf even de tijd om te voelen welke vragen en ideeën de tekst bij 
jou oproept en hoe je jouw gedachten daarover zou formuleren.


Je kan een zeer lijvig en uitgebreid levensverhaal schrijven of je kan alle 
hoofdlijnen uitgebreid tekenen of enkel de belangrijkste thema’s 
uitwerken. Alvorens er aan te beginnen is het niet alleen handig om 
gegevens te verzamelen en te ordenen, het is tevens nuttig een aantal 
vragen te stellen, zoals: Wat drijft me om mijn verhaal te delen, wat is 
mijn intentie? Welk beeld wil ik scheppen van mezelf? Wat is mijn 
belangrijkste boodschap? Wie wil ik inspireren? Wat wil ik dat de lezer 
of luisteraar vooral onthoudt? 
Zelfs indien je beslist om niets prijs te geven, om je levensverhaal niet 
te delen, dan nog is het nuttig voor jezelf om een blik te werpen op de 
weg die je hebt afgelegd en die er voor zorgde dat je vandaag staat waar 
je nu staat. Dit kan je helpen om de richting te kiezen voor het komende 
traject en om met enthousiasme je volgende stap te zetten.


Francis Gastmans 
Antwerpen, januari 2026


 Alle teksten naar waar wordt verwezen vind je op mijn website:  KORTE TEKSTEN2

https://francisgastmans.com/korte-teksten/


Of jouw levenspad vandaag naar boven of naar beneden loopt, 
naar links of naar rechts, hangt af van je volgende stap 

niet meer van je vorige stappen.


Waar je nu staat, is een gevolg van al je vorige stappen, 
al je bewuste en vooral je onbewuste beslissingen.


Je volgende stap kan enkel vertrekken van waar je nu staat 
niet vanaf het punt waar je wenst dat je zou staan. 


Je volgende stap wordt niet zozeer bepaald door het verleden  
maar door je verbinding met ‘dadelijk’.


Wat doet jou bewegen?  
Wees je bewust bij je volgende stap in welke mate jij je 

laat duwen door de weg achter jou 
of laat trekken door een punt voor jou.


Je zult maar je volgende stap voorwaarts zetten  
indien je overtuigd bent dat je die stap veilig kunt zetten, 

dat hij in een gewenste en een veilige richting gaat  
of alleszins in een richting die je als ‘vooruit’ beleeft. 

‘Vooruit’ kan ook wanneer je een stap terug zet, in de zin dat het 
voor jou een noodzakelijke of zinvolle volgende stap is. 

Op het levenskompas worden enkel richtingen aangegeven:  
veiligheid zoeken, afwachten, uitdagen, verbinden, terugtrekken, enz.


Je hoeft niet alles te weten van de weg die voor je ligt  
om vastberaden je volgende stap te zetten.  

Je hoeft niet alles te weten van het doel dat je nastreeft   
om vandaag reeds in die richting te stappen. 


De zekerheid verlangen dat je het vooropgestelde doel zult bereiken 
houd je tegen om vandaag een belangrijke stap te zetten. 

Déze zekerheid kan je krijgen: 
je zult niet het doel bereiken dat je nú voor ogen staat, 

je zult het doel bereiken dat gaandeweg helderder wordt. 



Inhoud


Je leeft in verhalen, enkele algemene kenmerken 
1

Je ademt verhalen in en uit

Verhalen voldoen aan menselijke behoeften

Elk verhaal is opgebouwd uit ‘feiten’, maar welke?

Niet één verhaal vertelt alles over alles

Diverse patronen van menselijk gedrag


Je leven is een bundel korte verhalen 
27

Je bent een verhalenverteller

Je levensverhaal is niet je levensloop

Vanuit welk perspectief vertel jij over jezelf (en over 

anderen) en vertellen anderen over jou?

Hoe beleef jij de vier dimensies in je leven?

Vier sociale behoeften

Wat is de ‘context’ van je leven?

Wat betekent ‘tijd’ in jouw leven?

Je ontwikkelt tussen rust en onrust

Je levensverhaal is een netwerk van verhalen

In je levensverhaal zitten stukjes van anderen

Overal grenzen

Hoe her-inner je gebeurtenissen?

Hoe ‘waar’ is jouw verhaal?

Wie vertelt dit verhaal? - Je zelfbeeld




Je levensverhaal vertellen 
65

Wat levert het vertellen van je levensverhaal op?

Met welke verhaallijn schets je je leven?

Op drie verschillende manieren je verhaal vertellen

Hou je rekening met wetmatigheden of fasen?

Meerdere vormen zijn mogelijk

Is dit één verhaal of een bundel van meerdere 

verhalen of een hoofdstuk in een groter verhaal?

In welke taal of talen vertel je je verhaal?

Zoek je hulp?


Tien vormen voor je verhaal 
85

13. Je biografie

14. Je autobiografie (of autobiografictie?)

15. Je thema-gericht verhaal

16. Je geheime verhaal

17. Je bijdrage-verhaal

18. Je verhaal van nu

19. Je inspiratie-verhaal

20. Je eindelevensverhaal

21. Je Laatste Reis-koffer

22. Je na-verhaal verteld door anderen





Je leeft in verhalen, 
enkele algemene kenmerken


-  -1 versie 17.0



Je ademt verhalen in en uit


Een mensenleven speelt zich vanaf het eerste moment af in een wereld 
van verhalen, je bent helemaal omringd met verhalen. Je leeft in een 
‘verhalenveld’. 


Wat ‘het eerste moment’ van een mensenleven betekent, is onderwerp 
van diverse sterk uiteenlopende verhalen. Afhankelijk van de 
overtuigingen die aan de basis liggen, wordt een ander verhaal 
verteld en gaat het om een ander tijdstip. Wanneer begint en eindigt 
voor jou ‘hét leven’? Wanneer zegt iemand “Ik heb een nieuw leven 
gekregen.” en wat bedoeld zij er mee?


Je groeit op en leert alles over ‘het leven’ via verhalen: de dagelijkse 
kleine verhalen die je verzorgers en opvoeders vertellen, de verhalen 
op school, in de familie, van vrienden, bij je opleidingen, de sociale en 
culturele verhalen, de grote maat-schappelijke en de politieke 
verhalen, de verhalen over zingeving, de vele verhalen als 
ontspanning en entertainment, de verhalen die de officiële media 
verspreiden en de verhalen via sociale media, boeken, films, video’s, 
podcasts, theater, muziek, enz..  
Verhalen verzorgen alle communicatie tussen mensen. Elke mening is 
een verhaal, elke visie, elke betoging, elke ontmoeting, elk gebaar, 
elke streling, elke misdaad is een verhaal, elke discussie en elke strijd 
is een verhalenstrijd. Verhalen zorgen voor de verbinding tussen 
diverse soorten gegevens en data en maken mogelijke verbanden 
helder. Ze zorgen voor het opbouwen en verspreiden van kennis. 
Opvoeden, onderwijzen, lesgeven of trainen is het doorgeven van 
verhalen. Elke leerinhoud is een verhaal, elke theorie, elke 
wetenschappelijke ontdekking, elke filosofie is een verhaal. Elk 
product of ding dat je maakt, verkoopt of koopt is een verhaal, elke 
elke technologische uitvinding, elk wapen is een verhaal. 

-  -2 versie 17.0



Alles wat je doet is een verhaal vertellen aan anderen en tegelijk een 
verhaal vertellen aan jezelf: wandelen, zorgen voor anderen, werken, 
ontspannen, knutselen, liefhebben, schrijven, lezen, luisteren, enz. Je 
leeft en beweegt voortdurend, overal en in alles wat je doet, in een 
wereld van verhalen, je leeft in een ‘verhalenveld’ dat zich niet alleen 
rondom jou bevindt maar ook in jou. Je ademt verhalen in en uit bij 
alles wat je doet, voelt en denkt, bij al je interacties met andere 
mensen en met dieren. Je deelt jouw verhalen met anderen door ze uit 
te spreken, uit te drukken, te communiceren = ze ‘uit te ademen’. Je 
hebt de verhalen nodig die anderen vertellen en die je op vele 
manieren kan ontvangen. Je wisselt verhalen uit om te overleven, om 
je veilig te voelen, om zekerheid te hebben, om te weten waar je je 
bevindt, om verbinding te maken met anderen, om te leren, om lief te 
hebben, om alles te kunnen doen wat je doet, vooral om jezelf te 
kennen.  
Je leeft dankzij verhalen. Zonder verhalen gaat een mens dood, o.k. 
niet onmiddellijk maar alleszins langzaam, mentaal, emotioneel, 
fysiek.


Een metafoor 
Een verhaal is als een uitnodiging voor een maaltijd. Wanneer je aan 
tafel komt verwacht je niet dat er op je bord een bussel wortelen ligt, 
net uit de aarde getrokken met daarbij een kaartje waarop alle 
wetenschappelijke gegevens staan van de wortel. Neen! Je verwacht 
dat de wortelen heerlijk zijn bereid, dat ze geuren, dat ze beelden 
oproepen en dat ze bij de eerste beet jouw smaakpapillen strelen.  
Wil je je lichaam kunnen voeden met deze wortelen zal je er goed op 
kauwen, je maag zal voor de vertering zorgen en je darmen halen er 
alle nodige voedingsstoffen uit. Zo gaat het ook met alle ‘informatie’ 
die mensen met elkaar delen: ze wordt verpakt in verhalen want 
anders kan je de ‘informatie’ niet opnemen en verteren en is ze niet 
voedzaam. Je kan statistieken, tabellen, grafieken, cijfers en 

-  -3 versie 17.0



vergelijkingen uitwisselen, maar die hebben enkel betekenis binnen 
een verhaal. Professionele musici kunnen een partituur lezen, de 
partituur is voor hen een verhaal. Willen ze die ‘informatie‘ met niet-
musici delen dan is een ander vorm voor het verhaal nodig, een 
verklankt verhaal, ze spelen de partituur. Informatie, om het even de 
welke, zonder verhaal is niet ‘eetbaar’ en ‘verteerbaar’.  
We delen onze verhalen via woorden, klanken, gebaren, tekens, 
beelden, aanrakingen  … via alle mogelijke talen.


Via de duizenden verhalen die je hebt opgenomen en verinnerlijkt, put 
je al snel uit een enorme voorraad vertellingen om je eigen verhalen 
vorm te geven en te vertellen. Je innerlijke voorraad is noodzakelijk 
om jezelf te vertellen wat je waarneemt en ervaart, wie je bent of wie 
je wordt, wat je drijft om te doen wat je doet, om jezelf te kunnen 
kennen. Je hebt bestaande verhalen nodig om te kunnen waarnemen, 
situaties te kunnen inschatten, te kunnen oordelen en besluiten, te 
kunnen beslissen en actie te ondernemen. Je vertelt voortdurend jezelf 
verhalen over wie jij bent, wie de anderen zijn, wat je overkomt, wat 
er gebeurt, wat je voelt en wat je denkt, wat je verwacht (en niet altijd 
gebeurt) of wat je vreest (en toch vaak niet gebeurt), wat je wilt en wat 
je liever vermijdt.  
Er heeft voortdurend een innerlijk verhalengesprek plaats in jou.  
Je communiceert voortdurend, verbaal én non-verbaal én met beelden, 
tekens en signalen. Om het even hoe, je vertelt daarbij een verhaal. 
Dat zijn uiteraard niet allemaal uitgebreide verhalen. Wanneer je bv. 
een aangenaam zonnetje op je lichaam voelt, vertel je jezelf een kort 
verhaal over je aangenaam aangeraakt voelen door de zonnestralen. 
Zwijgend naast elkaar zitten is communiceren, zelfs al gaat het om 
iemand die je niet kent, nog nooit hebt ontmoet en je er slechts voor 
enkele seconden bij in de buurt bent. Daarmee leeft er in jou een 
kortverhaal over jezelf en die persoon in deze situatie. Wanneer je 
iemand op haar eentje ziet zitten vertel je jezelf een verhaal over een 

-  -4 versie 17.0



vrouw die daar op haar eentje zit. Het beeld dat je in een flits opneemt 
start tegelijk in jou het vertellen. Heel snel sluipen er in je verhaal 
allerlei veronderstellingen over deze persoon. Misschien doet het 
voorval jou denken aan iemand die je kent, aan een situatie die je ooit 
hebt beleefd, aan een (on)gelukkig voorval, aan een beeld uit een 
film? Onder elk eenvoudig en klein gebaar zit een verhaal, een 
glimlach is een stukje van een groter verhaal. 


Ik zit in de trein en tegenover mij zit een vrouw op wiens gelaat plots 
een glimlach verschijnt. Ze heeft oortjes in en luistert naar iemand of 
naar muziek. Ik zie niet alleen haar gelaat en wat de glimlach met 
haar doet, ik zie ook een verhaal in haar gedrag én ik voel en hoor in 
mij een verhaal (over glimlachen, over iemand die tegenover mij zit en 
naar iets luistert en nu glimlacht, over wat haar glimlach met mij 
doet, enz.) Elk mini-stukje van de communicatie is meer dan louter 
een signaal, een beeld, een symbool of een teken. 


Je begrijpt een voorval, een beeld, een uitdrukking enkel binnen een 
verhaal waar het in past. Je hebt een verhaal nodig om te kunnen 
begrijpen.  
Het leven bestaat uit honderden ‘spelregels’, eenvoudige en 
gecompliceerde, vanzelfsprekende en erg ingewikkelde, formele en 
vooral informele regels. Allemaal zijn ze verpakt in een verhaal. 
Spelregels zijn verhalen, het is dé manier om die vorm te geven en 
door te geven. Je hebt verhalen nodig om je veilig te voelen, om zeker 
te zijn van jezelf en van anderen, om zo vlot mogelijk samen te leven. 
Verhalen vertellen je hoe je het gedrag van andere personen kunt 
inschatten en hoe je tot hen te verhouden. Hoe begroet je iemand die 
je niet kent en hoe kan je zien of je die persoon kunt vertrouwen of 
niet en hoe reageer je dan? Dat vertellen je diverse verhalen. Een 
verkeersbord langs de weg verwijst naar spelregels binnen een verhaal 
over verkeer. Je dient de spelregels te kennen om correct te kunnen 
reageren op het bord. Wanneer je iemand kruist op het voetpad en je 

-  -5 versie 17.0



kijkt elkaar aan vertel je jezelf in een flits een verhaal over de ander. 
Tegelijk ‘leest’ de ander een verhaal uit jouw gedrag en de manier 
waarop je haar (niet) aankijkt. Overal zijn er spelregels en die passen 
binnen een verhaal. Je loopt geen supermarkt binnen terwijl je luidop 
in alle richtingen roept: “Goeiemorgen allemaal!”. (Wellicht geef je 
hiermee wel een aantal mensen een prettig gevoel en help je hen de 
dag te starten met een lach en met een nieuw verhaal “Moet je eens 
horen wat ik deze ochtend meemaakte …”). 
De meeste verhalen vertel je niet met woorden maar via je gedrag. Het 
verhaal is de onderstroom, datgene wat je gedrag draagt, datgene wat 
jouw gedrag zinvol of ‘logisch’ maakt. Omdat het een onderstroom is, 
werkt die onbewust, zonder dat iemand het hoort of ziet of er expliciet 
een verklaring voor geeft. Met ieder gebaar, met iedere signaal, met 
iedere blik, vertel je zoveel zonder woorden, zonder die expliciet te 
maken, zonder uitdrukkelijk aandacht te vragen voor het verhaal. 
Indien we geen verhalen zouden delen, bevriest de wereld. 
Het grote belang van het vertellen van je persoonlijk verhaal toont 
zich tijdens het proces van rouwen na het verlies van iemand of iets 
(een. job, een droom, je fysieke gezondheid, enz.) dat erg belangrijk is 
voor jou, iemand of iets waar jij veel emotionele energie aan hebt 
gekoppeld. Op dat moment zal je het bestaande verhaal over de 
betrokkene of de situatie opnieuw en anders construeren. Tijdens het 
rouwen herschrijf je stukje bij beetje het verhaal van de relatie en van 
de verbinding die er niet meer is. Je legt andere accenten, brengt 
bepaalde gebeurtenissen meer op de voorgrond of zet andere net meer 
op de achtergrond. Dit herconstrueren is noodzakelijke en nuttige 
arbeid. Met het vernieuwde verhaal groeit voor jou een zinvolle 
betekenis van de  nieuwe situatie.


-  -6 versie 17.0



Verhalen voldoen aan menselijke behoeften


Je verlangt naar verhalen omdat die tegemoet komen aan essentiële 
menselijke behoeften. Van bij je geboorte wordt je gedreven door 
behoeften. Er zijn de basisbehoeften zoals behoefte aan aanraking, aan 
voeding, aan kunnen ademen (zuurstof), aan warmte of verkoeling, 
aan rust en veiligheid, behoefte aan zekerheid, aan ruimte om te 
bewegen. Al snel voel je de sociale behoeften zoals behoefte aan 
iemand die voor je zorgt, behoefte om iets uit te drukken en respons te 
krijgen, aan iemand om gevoelens en gedachten mee te delen, om iets 
te verkennen en te ontdekken en te leren, om samen te spelen of te 
werken. Sneller dan de volwassenen veronderstellen groeien er in een 
kind fundamentele behoeften zoals de behoefte om te weten waardoor 
iets gebeurt en waartoe iemand iets doet en de behoefte om te weten 
waarom dit wel en dit niet.  3

Bij ieder mens leeft verlangen om de vele en complexe ervaringen een 
plaats te kunnen geven, om enerzijds ze te kunnen verklaren en 
begrijpen en anderzijds om de zin van wat er gebeurt te kunnen vatten, 
om zin te geven aan wat hen overkomt. Verhalen bieden een antwoord 
op de vele vragen die worden opgeroepen door de vele behoeften die 
we hebben. Dit is vooral voelbaar wanneer niet wordt voldaan aan 
onze behoeften. Onze behoeften leiden ons naar verwachtingen en 
naar een bepaalde respons. Wat we willen is niet alleen een concreet 

 De vraag ‘Waardoor?’ vraagt om een verklaring en schept kennis, de vraag ‘Waar3 -
toe?’ peilt naar de intentie en het streven en wat het moet opleveren, de vraag 
‘Waarom?’ vraagt om verantwoording of om zingeving. Het onderscheid tussen deze 
drie type vragen is essentieel, toch wordt ons dat niet aangeleerd. Onze ouders 
toonden ons Waarom? te vragen en zijn daarna niet blij wanneer we honderd keer 
Waarom? vragen!  De vraag is niet “Waarom komt de zon op?” maar “Waardoor komt 
de zon op?” of “Wat maakt dat de zon iedere dag een beetje van plaats verschuift bij 
het opkomen?”  Je leest er meer over in De Kunst van het vragen stellen

-  -7 versie 17.0



antwoord of een reactie maar tevens een verhaal waarin dit ingebed is. 
We willen een ‘goed’ verhaal. We willen allemaal een minimum aan 
veiligheid en zekerheid. Een goed verhaal biedt ons dat, alleszins het 
gevoel dat het zo is. Zelfs mensen in een vluchtelingenkamp vertellen 
zichzelf en anderen dat ze hier veilig zijn want in hun tent is even 
geen oorlog. 


Het is dan ook een venijnige vorm van oorlog voeren om bewust 
burgers op te jagen en een gevoel te geven dat ze nergens meer veilig 
zijn, om voortdurend hun verhaal van veilig zijn te verstoren, om hun 
verhaal van zekerheid te ondergraven en om ‘valse’ verhalen te 
verspreiden. 


We willen begrijpen zelfs al is de situatie onvoorstelbaar en onbegrijp-
baar. We vertrekken van de overtuiging dat begrijpen hoe dan ook 
mogelijk is indien we maar voldoende informatie krijgen ingebed een 
‘goed’ verhaal. We verlangen naar verhalen die de situatie ‘begrijp-
baar’ maken. We willen eenvoudige verhalen zelfs al vertellen ze over 
complexe dingen. We willen dat de zaken eenvoudig worden 
voorgesteld, met enkele cijfers liefst, want cijfers geven de illusie dat 
we iets kunnen meten en daardoor weten. We willen dat de situaties en 
relaties worden gevat in een verhaal met eenvoudige modellen en 
schema’s. Liefst hebben we een stappenplan-verhaal met een beperkt 
aantal stappen, vier tot acht. Zo’n plan geeft ons een gevoel van 
zekerheid, de zekerheid dat we goed bezig zijn, dat we op de goede 
weg zijn, dat we een oplossing kunnen bereiken indien we maar deze 
weg nauwgezet volgen. We willen vooral dat verhalen een einde 
kennen, liefst een happy end maar als dat niet kan dan toch liever een 
overlijden of een nederlaag als einde beter dan helemaal geen einde, 
want dan is het verhaal nog steeds niet ‘af’. We willen het lichaam van 
wie is vermist of verdwenen, want enkel dan kunnen we het verhaal 
afronden. We houden er niet van om in onzekerheid te blijven leven.


-  -8 versie 17.0



Elk verhaal is opgebouwd uit ‘feiten’, maar welke?


Er zijn diverse soorten feiten afhankelijk van de aard van de bron en 
hoe er met die bron wordt omgesprongen.  
Er zijn twee soorten ‘feiten’ die niet worden ondersteund door enig 
onafhankelijk kritisch onderzoek: 

1. Persoonlijke feiten 

2. Feiten van een groep of een gemeenschap

Er zijn twee andere soorten ‘feiten’ die wel de toetsing van onafhanke-
lijk kritisch onderzoek kunnen doorstaan: 

3. Feiten gebaseerd op gedocumenteerde praktijk 

4. Feiten gebaseerd op streng en controleerbaar onderzoek 
4

1. Persoonlijke ervaringen als feiten 


Dit zijn gegevens die jij waarneemt, ervaart en beleeft als ‘feit’ en die 
niet door anderen kunnen worden geverifieerd. Je fysieke gewaar-
wordingen, je gevoelens, je emotionele reacties en je behoeften zijn 
bijvoorbeeld persoonlijke feiten. Gevoelens zijn innerlijke vaststel-
lingen. Iedereen heeft het recht iets een persoonlijk feit te noemen en 
daarin gehoord en gerespecteerd te worden. 


Wanneer je in het ziekenhuis aan een arts vertelt over je pijn zal zij je 
verhaal aanvaarden en trachten daarvoor aanwijzingen te vinden. Ze 
kan echter in veel gevallen jouw vaststelling niet zelf observeren. Zij 
zal gewoon aanvaarden dat wat jij zegt waar is - voor jou - en op die 
basis verder onderzoek verrichten (tot er indicaties zijn die dit in 
vraag stellen).


Wat voor jou ‘werkelijkheid’ is, is ook helemaal werkelijkheid … voor 
jou! Dat kan iedereen vaststellen aan de hand van de effecten die deze 

 Deze gedachten werden uitgewerkt in de tekst Vier soorten feiten - Hoe je zelf ‘feiten’ 4

creëert

-  -9 versie 17.0



‘werkelijkheid’ heeft bij jou, namelijk via je gedrag en je communi-
catie, via je reacties.  
Een feit vastgesteld door meerdere personen blijft echter ‘een 
persoonlijk feit door meerdere, individuele mensen vastgesteld’! Een 
waarneming wordt door het aantal betrokkenen niet vanzelf een 
‘bewezen feit’. Zo zijn religieuze ervaringen ‘persoonlijke feiten van 
veel individuen’ die bij onderlinge uitwisseling zeer sterk op elkaar 
kunnen lijken (omdat ze hetzelfde verhaal hebben gehoord, dat 
geloven, hanteren en navertellen). Wel zal men trachten de ‘feitelijk-
heid’ kracht bij te zetten door kleine verschillen in de ervaringen - 
voor hen onbenullige verschillen - te negeren en te vertellen: “Wij 
hebben dezelfde ervaring.”. 
Persoonlijke feiten hebben voor jou een zeer groot waarheidsgehalte - 
terecht - om het even of anderen het er mee eens zijn of niet. Het 
blijven echter persoonlijke feiten, een persoonlijk verhaal en een 
persoonlijke waarheid. Niet meer, maar ook niet minder.


Opgelet:  
In veel gevallen verwar je een mening met een ‘persoonlijk feit’, een 
mening is een visie op bepaalde door jou gekozen ‘feiten’. 
Her-inneringen zijn geen ‘feiten’, dat zijn constructies. Je kan ze wel 
baseren op een aantal ‘persoonlijke feiten’, maar wees dan wel helder 
over welke soort ‘feiten’ je het hebt en op welke gegevens je je 
beroept.


Niet zelden echter zijn de ‘feiten’ uit een levensverhaal ‘aangepaste 
feiten’ of ‘gewenste feiten’ (“Zo had ik het graag gewenst.”) of ronduit 
‘gefantaseerde feiten’.


2. Feiten van een groep of gemeenschap


Dit zijn gegevens die een familie, een groep, een organisatie, een 
gemeenschap of een religie vanuit hun gemeenschappelijk leven als 

-  -10 versie 17.0



‘feiten’ beschouwt en hanteert. Het herkennen en erkennen van zulke 
feiten draagt bij aan de zorg van de leden om een hechte groep te 
vormen en het creëren van een cultuur. De leden delen een beeld van 
het verleden en een beeld voor de toekomst.  
Het begrip ‘gemeenschap’ slaat op iedere groep en op iedere cultuur. 
Het slaat dus zowel op een familiecultuur, een groepscultuur, een 
maatschappelijke cultuur als op een organisatie- of een bedrijfs-
cultuur en ook op een specifieke wetenschapscultuur. Ook een club 
wetenschappers deelt, naast wetenschappelijk ontdekte feiten, als 
groep feiten die niet degelijk zijn onderzocht.

Het zijn feiten die door een groep mensen sterk worden verdedigd. Er 
zijn namelijk gemeenschappelijke waarden, normen en emotionele 
reacties mee verbonden. Ze maken deel uit van de identiteit van de 
leden van de groep of de gemeenschap. “Dit is een eeuwenoude 
traditie!”, “Dit is voor onze gemeenschap een vaststaand feit waar wij 
ons geloof op bouwen.”  
Bij gemeenschappelijke feiten doen groepen beroep op het aantal 
leden om de ‘feitelijkheid’ kracht bij te zetten. De leden kunnen het 
gevoel hebben dat ze onafhankelijk van elkaar tot de conclusie zijn 
gekomen dat deze gegevens ‘objectieve feiten’ zijn, in werkelijkheid 
maakt het deel uit van wat binnen hun groep of gemeenschap als ‘feit’ 
wordt herkend, het maakt deel uit van het verhaal dat de groep of de 
gemeenschap bindt. Zulke “feiten’ zijn moeilijk of niet te weerleggen 
door mensen buiten die gemeenschap omdat ze als fundament van de 
waarden en de normen van de groep of de gemeenschap worden 
beschouwd en dus door hen met hart en ziel worden verdedigd.  
Op sociale media worden ook groepen gemaakt en bekennen mensen 
zich tot een bepaalde groep of gemeenschap. Je merkt een ander type 
groepsgedrag maar wat wel veel gelijkenis vertoont: de leden houden 
vast aan bepaalde ‘feiten’ die voor de groep onomstotelijk vaststaan, 

-  -11 versie 17.0



zelfs al gaat het om meningen, gevoelens of primaire reacties of  post-
truth


Zowel politieke partijen, nationalistische groepen, religieuze groepen 
als wetenschappelijke instituten verwijten ‘de anderen’ feiten-blind-
heid. ‘Feiten-blindheid’ kan je vergelijken met kleuren-blindheid. Een 
kleuren-blinde ziet kleuren! Echter niet de kleuren die de meesten van 
ons zien. Een ‘feiten-blinde’ ziet feiten, echter niet de feiten die een 
andere groep beweert te zien.


3. Feiten gebaseerd op gedocumenteerde praktijk 


Dit zijn gegevens die herhaaldelijk in de praktijk werden vastgesteld, 
door meerdere mensen én die werden gedocumenteerd, zodat 
buitenstaanders de informatie kunnen opvragen en nakijken. Het gaat 
om feiten waar om praktische redenen geen wetenschappelijk 
onderzoek voor nodig of mogelijk is. In bedrijven en organisaties 
wordt vaak met dergelijke feiten gewerkt. Het is immers niet mogelijk 
en niet nodig om voor alle gegevens waar men een beslissing op 
baseert een streng wetenschappelijk onderzoek op te starten. Wél is 
het noodzakelijk de gegevens samen te onderzoeken, vaststellingen te 
documenteren, ze te verifiëren en te herhalen zodat een zo groot 
mogelijke zekerheid wordt bekomen. Anders vervalt men in de vage 
reactie: “Dit is een feit want dit hebben we reeds vaker meegemaakt 
en geobserveerd.” Het ernstig verzamelen en documenteren van 
gegevens is een noodzakelijke voorwaarde om te kunnen spreken van 
‘op de praktijk gebaseerde feiten’. 
In deze groep behoren ook de ervaringen die veelvuldig zijn voorge-
komen (gedocumenteerde praktijk) en die niemand kan tegenspreken 
ook al zijn ze niet ‘bewezen’. 


Het medicijn Paracetamol wérkt, dit is ‘feitelijk’, daar is heel veel 
ervaring mee. Het is echter niet gekend hoe het werkt. Wegens de 
grote evidentie dat het werkt en op zo’n grote schaal wordt gebruikt,  

-  -12 versie 17.0



is niemand nog bereid geld te stoppen in een onderzoek naar hoe het 
werkt. Tegelijk weten we uit de gedocumenteerde praktijk dat teveel 
Paracetamol je lever kan beschadigen.


4. Streng onderzochte feiten


Dit zij n gegevens die werden verzameld op een wetenschappelijk, 
streng gestructureerde wijze en die door anderen werden gecontro-
leerd, of alleszins controleerbaar zijn, onafhankelijk van de oor-
spronkelijke vaststellers. Streng onderzochte feiten zijn feiten die door 
tegenonderzoek werden bevestigd of kunnen worden bevestigd. Deze 
feiten zijn meestal het resultaat van een lange weg van onderzoek en 
werden door collega’s kritisch getoetst. Indien er nog geen tegen-
onderzoek werd gestart is het nauwkeuriger om te spreken van ‘voor-
lopige wetenschappelijke feiten’. 
Met ‘wetenschappelijk onderzoek’ verwijst men naar de wijze waarop 
gegevens worden verzameld, geïnterpreteerd en behandeld. De term 
kan worden gebruikt zowel voor de westerse wetenschappers als voor 
hoe er in Azië reeds eeuwenlang aan onderzoek wordt gedaan. Niet-
temin blijft een kritische houding erg noodzakelijk. 


In wetenschappelijke kringen kan men het erg oneens zijn met elkaar 
en kan men tegenstrijdige ‘streng onderzochte feiten’ aanhalen ter 
ondersteuning van een visie. Denk aan het debat over de wijzigingen 
in het klimaat. Wetenschappelijk onderzoek (waar ook ter wereld) 
werkt echter minder met ‘harde feiten’ dan je zou vermoeden en ze is 
zeker geen ‘neutrale’ onderneming. Wie sponsort welk onderzoek?

“Dat wekt de suggestie van echte wetenschap als het voornamelijk 
ontdekken van ‘harde’ feiten. Het is niet juist om harde tegenover 
zachte wetenschappen te stellen, want alle wetenschappen zijn ‘zacht’ 

-  -13 versie 17.0



in die zin dat er op talloze vlakken menselijke beslissingen mee zijn 
gemoeid.” 
5

Voorlopige, onderzochte feiten -  Een vijfde soort ‘feiten’?


Op verschillende terreinen doen mensen ernstig, kritisch onderzoek en 
komen tot ‘vaststellingen’ die echter nog niet algemeen waarneembaar 
zijn of die door de aard van de gegevens dat niet kunnen zijn. Deze 
gegevens worden door hen voorlopig als ‘feit’ gehanteerd. Het aspect 
‘voorlopig’ slaat op: ‘nog geen mogelijkheid hebben om te kunnen 
waarnemen’ of ‘nog niet over de technische middelen beschikken om 
dit goed te kunnen waarnemen’ of ‘nog niet voldoende geschoold zijn 
om dit te kunnen waarnemen’. Het gaat bv. om resultaten van weten-
schappelijk theoretisch onderzoek in de fysica of de astrofysica.


De theorie van Albert Einstein dat het licht afbuigt in bepaalde 
situaties werd als ‘voorlopig feit’ gehanteerd in de astronomie tot het 
vele tientallen jaren later werd waargenomen en nu volop als ‘streng 
onderzocht feit’ kan worden bestempeld.


Daarnaast zijn er veronderstellingen, berekeningen of voorspellingen 
als resultaat van doorgedreven onderzoek die erg nuttig kunnen zijn, 
maar die strikt genomen vandaag nog géén ‘feiten’ zijn. Je hoeft 
echter niet te wachten tot het peil van het zeewater 1 meter hoger staat 
om dan pas te kunnen handelen vanuit Streng Onderzochte Feiten! 
Preventief handelen is meer dan zinvol. Je werkt dan weliswaar niet 
met ‘waargenomen feiten' maar met 'hoogst te verwachten gegevens 
op basis van de actuele waarnemingen, scherpe berekeningen en 
doordachte voorspellingen’. 
Je zou deze feiten met enig voorbehoud kunnen onderbrengen bij de 
vierde soort feiten ‘Streng onderzochte feiten’ omdat ze het resultaat 

 Dehue, Trudy, Betere mensen - Over gezondheid als keuze en koopwaar, Atlas 5

Contact  2014, p.282 Het boek is een kritische beschouwing van ‘wetenschap doen’.

-  -14 versie 17.0



zijn van gedegen onderzoek dat door anderen kan worden herhaald. 
Of je kunt een slag om de arm houden, daarom breng ik ze liever 
onder in een ‘subsoort’: voorlopige, onderzochte feiten.


-  -15 versie 17.0



Niet één verhaal vertelt alles over alles


Het aantal soorten verhalen dat kan worden verteld is zeer groot en 
zeer divers. Naast de dagelijkse verhalen die ons leven creëert of 
ondersteunt zijn er de grote verhalen van de politieke partijen en de 
wetenschappen. Elke tak van de wetenschap heeft een eigen specifiek 
groot verhaal. Daarnaast zijn er de verhalen van de diverse kunsten, de 
gezongen of gespeelde verhalen en de biografische verhalen, en er zijn 
uiteraard de vele godsdiensten en anderen met hun sacrale en 
spirituele verhalen, waar een grote aantrekkingskracht van uitgaat net 
omdat die pretenderen Hét Groot Verhaal te vertellen.

Al deze grote verhalen vertellen iets over de waargenomen en de 
beleefde ‘werkelijkheid’. Sommige verhalen maken de zaken helder 
en verklaren, andere bieden zingeving, steun of troost. Je zou wel 
willen dat alle verhalen vertrekken vanuit één ‘werkelijkheid’ en dat 
ieder verhaal gewoon een onderdeeltje vertelt van één groot 
begrijpbaar, samenhangend verhaal. Dat de vele verhalen een geheel, 
één ‘werkelijkheid’, kunnen of moéten vormen is voor vele mensen 
een sterk verlangen. Dat éne verhaal en die éne ‘werkelijkheid’ blijft 
echter een wens, een uitgangspunt, een aanname, een overtuiging, 
geen ‘feit’. Het is een van de kenmerken van de mens om de vele 
korte of lange verhalen over zijn ervaringen, belevingen en gedachten 
tot een geheel te vormen, tot één Groot Verhaal. Wanneer je vele 
verhalen bijeenlegt kan je die beleven als een geheel. Elk afzonderlijk 
verhaal creëert echter bij het vertellen een eigen ‘werkelijkheid’ en de 
verschillende verhalen vormen niet zomaar een geheel. Sommige 
passen bij meerdere andere verhalen, sommige verhalen passen bij 
slechts een beperkt aantal vertellingen of hebben een heel eigen 
specifiek verhalengebied. 
De meeste mensen willen dat hun persoonlijke verhaal, de grote 

-  -16 versie 17.0



verhalen van hun gemeenschap, de spirituele verhalen en de verhalen 
van de wetenschappen in elkaar passen als matroesjka- of baboesjka-
popjes. De popjes symboliseren de overtuiging dat de micro-kosmos 
(het persoonlijke) passen binnen het de macro-kosmos (het heelal), er 
zelfs een afspiegeling van zijn.


‘Geneste’ verhalen, verhalen die in elkaar grijpen


Wat doe je met de vele diverse, soms erg tegenstrijdige verhalen in de 
wereld? Je kunt je eigen verhaal als enig juiste te beschouwen en alle 
andere verhalen afwijzen. Je kunt trachten een synthese te maken en 
ze terugbrengen tot één Groot Verhaal en alle verhalen die daar niet 
binnen passen afwijzen of verzwijgen. Er is een alternatieve manier: 
de vele verhalen gewoon naast elkaar leggen. Je bekijk dan wat de 
‘zeggingskracht’ is van elk verhaal, zowel inhoudelijk als naar vorm 
en structuur. Je kunt gelijkenissen en verschillen noteren en verbanden 
leggen. Tenslotte kan je overwegen op welke manier en in welke mate 
de verhalen in elkaar kunnen worden geschoven zonder tekort te doen 
aan elk van hen.

Een citaat van Brian Greene: 
6

“We kijken naar de werkelijkheid, we herkennen patronen en die 
patronen voegen we samen tot verhalen die kunnen fascineren, 
informeren, verbazen, vermaken en opwinden. Hierbij is het meervoud 
- verhalen - essentieel. In de bibliotheek van het mensenlijk denken 
bestaat niet zoiets als een enkel, verenigd boekdeel waarin het 
uiteindelijke begrijpen wordt overgebracht. Integendeel, we hebben 
vele, op elkaar aansluitende verhalen geschreven die verschillende 
domeinen van de menselijke nieuwsgierigheid en ervaring verkennen; 

 Brian Greene, prof. wiskunde en theoretische natuurkundige, mede-ontwikkelaar van 6

de snaartheorie en oprichter van het Word Science Festival. Een citaat uit zijn boek 
Tot het einde der tijden - De zoektocht naar de reden van ons bestaan in een nieuwe 
wereld, Spectrum 2020

-  -17 versie 17.0

https://www.worldsciencefestival.com


dat wil zeggen, verhalen die de patronen van de werkelijkheid elk met 
een eigen grammatica en woordenschat weergeven. …   
Dit zijn allemaal verhalen die steeds maar doorgaan, ontwikkeld door 
denkers uit verschillende disciplines. Een sage die begint bij quarks 
en eindigt bij het bewustzijn zou een lijvig boekwerk zijn. Toch grijpen 
de verschillende verhalen wel in elkaar. …   
Hoe onderling verbonden ze ook zijn, de verschillende verhalen, 
verteld in verschillende talen en gericht op verschillende niveaus van 
de werkelijkheid, geven totaal verschillende inzichten. Misschien 
zullen we op een dag naadloos van het ene verhaal op het andere 
kunnen overgaan en alle voortbrengselen van de menselijke geest, 
werkelijk en fictief, van de wetenschap en van de verbeelding, met 
elkaar kunnen verbinden. …  
Maar ook als we niets hebben dat daarbij zelfs maar in de buurt komt, 
kunnen we er veel van opsteken als we ons in die verhalen onder-
dompelen - wetenschappelijk, creatief, in de verbeelding. …   
Diepe mysteries vragen om helderheid, gegeven door een reeks 
‘geneste’ verhalen, verhalen die als een set schalen in elkaar passen. 
Of ze nu reductionistisch of emergent zijn (spontaan verschijnend), 
wiskundig of figuratief, wetenschappelijk of poëtisch, we puzzelen het 
rijkste begrip bij elkaar door vraagstukken vanuit een scala aan 
perspectieven te benaderen.”


-  -18 versie 17.0



Diverse patronen van menselijk gedrag


• Wat zie je wanneer je met aandacht kijkt naar jouw dagelijks 
handelen en dat van anderen? Je merkt wellicht verbanden op tussen 
je dagelijks terugkerende handelingen, tussen je intenties en je doelen 
en je werkelijke gedrag, tussen je gedrag en de gevolgen, tussen wat je 
zegt dat je gaat doen en dat wat je werkelijk doet. Je ziet hoe je 
verbonden bent met anderen en hoe bepaalde interacties met hen 
steeds terugkeren, afhankelijk van de context.  
Je stelt individuele gedrags- en interactiepatronen vast.  
• Wanneer je wat verder kijkt merk je dat individuen ingebed zijn in 
een familie en dat er daarbinnen patronen zijn te herkennen in de 
manier waarop men relaties opbouwt, omgaat met vrienden, kennissen 
en bezoekers; de manier waarop nieuws en informatie wordt 
verzameld en er op wordt gereageerd; de manier waarop reageert op 
meningsverschillen; de manier waarop er wordt geleerd; wat muziek 
en kunst bijdragen; enz.  
Je stelt familiepatronen vast. 
• Wat zie je wanneer je op wat meer afstand gaat staan? Dan krijg je 
het beeld wat sociologen, antropologen en historici beschrijven. Zij 
zien nog wel individuen maar ze beschouwen die vooral in relatie tot 
de groep  waartoe die personen behoren - expliciet of impliciet. Je ziet 7

dan grotere verbanden, groepsinteracties, hoe die afhankelijk zijn van 
de context en hoe die verlopen in de tijd. Je zal diverse culturen 
onderscheiden.  
Je stelt groepspatronen vast.


 ‘Groep’ slaat hier zowel op kleine als grote groepen; bv. een stam, een club, een 7

gemeenschap, een volk, een natie, een cultuur. 

-  -19 versie 17.0



• Wat kan je zien wanneer je nog meer afstand neemt? Dan kan je 
patronen ontwaren die zowel onder het gedrag van individuen als van 
groepen of volkeren en culturen schuilen. Je ziet kleine en grote 
systemen, open en gesloten systemen. De structuur en de dynamiek 
van systemen kunnen op elkaar gelijken maar je ontdekt toch 
verschillende patronen.  
Je stelt systeempatronen vast. 
• Wat zie je vanop zeer grote afstand, wanneer je het ganse menselijke 
gebeuren zou bekijken met een diepte-perspectief? Je ziet dat onder de 
individuele gedragspatronen, de familiepatronen, de groepspatronen 
en de systeem-patronen een patroon zit. Meer nog, je kunt drie 
verschillende basispatronen ontdekken op dat niveau.  
Je stelt grondpatronen vast.


Een grondpatroon heeft invloed op wat en hoe je waarneemt (je 
waarnemingspatronen), op wat je voelt en hoe je voelt (je emotionele 
patronen), op wat en hoe je communiceert (je communicatiepatronen), 
op wat en hoe je beslist (je beslissingspatronen) en op wat en hoe je 
iets doet (je actiepatronen), … enz.  
Het grondpatroon dat je hanteert heeft betrekking op je bestaan in al 
zijn aspecten en al zijn uitingen, op hoe jij verschijnt in de wereld, op 
hoe jij je ‘zelf’ beleeft en manifesteert binnen je context. Daarom 
gebruik ik de term ‘grondpatroon’.


-  -20 versie 17.0



Drie grondpatronen


Alle activiteiten van de mens bouwen op een ‘grondlaag’. Elk gedrag 
steunt op een grondpatroon. Er bestaan drie verschillende grond-
patronen: lijnig, systemisch, lemniscatisch; dit betekent dat je alles op 
drie verschillende manieren kunt benaderen, betekenis geven, 
beoordelen, beleven en aanpakken. Elk grondpatroon beïnvloedt de 
concrete inhoud van hoe en wat je waarneemt, hoe en wat je denkt en 
al je acties. Grondpatronen zijn ‘patronen’ en staan dus los van de 
concrete invulling van wat je waarneemt, denkt en doet. De drie 
grondpatronen vormen de basis, zowel van het dagelijks leven van 
mensen in al zijn concrete aspecten, van de diverse culturen en 
overtuigingen, als van alle levensbeschouwingen. 
De drie grondpatronen kan je vrij inzetten en afwisselen. 
8

• Het lijnig grondpatroon is onze dagelijkse manier van waarnemen, 
denken en handelen. Het is al honderden eeuwen onze gewone manier 
van waarnemen, denken en ondernemen.  


‘Lijnig’ (= de strikte vertaling van ‘lineair’: een lijn volgen) slaat op 
alle lijnige manieren van denken: recht-lijnig of lineair (zoals de term 

op een dagelijkse manier wordt gebruikt), rond-lijnig of circulair, 
spiraal-lijnig, zigzag-lijnig of dialectisch, U(vorm)-lijnig of de lijn van 

door een dal gaan, trap-lijnig of hiërarchisch, golvend-lijnig met 
bergen en dalen, enz.  

De modellen die bij het lijnig grondpatroon horen worden allemaal 
getekend met een lijn, ook al teken je feedback-lussen of een lijn vol 

wirwar, vaak teken je een pijlpunt die de richting dwingend aangeeft. 
Je kunt bv. de volgorde van de seizoenen niet kiezen, ze in een cirkel of 

op een spiraal teken verandert daar niets aan.


 Je leest meer in: Drie grondpatronen om je leven te be-leven8

-  -21 versie 17.0



Concreet betekent het lijnig perspectief:

- je bent overtuigd dat je ziet wat er ‘is’, wat je ziet bestaat zoals je 

het ziet want je kunt op vele manieren waarnemen en bevestiging 
vinden dat het er ‘is’,


- bij het waarnemen beschouw je jezelf als buitenstaander, wat je 
waarneemt is buiten jou, zelfs wanneer je innerlijke belevingen 
waarneemt, je ‘ik’ ziet jezelf dan vanop een afstandje; je stelt dat je 
‘objectief’ kunt waarnemen; 


- alles wat je waarneemt deel je in in soorten of categorieën of types; 
alle bewegingen deel je in in stappen of fasen; 


- je houdt van typologieën (er bestaan 3, 4, 5, 7, 8, 9 of 12 typen 
afhankelijk van je wijze van indelen en het model);


- je houdt alle verklaringen en theorieën zo eenvoudig mogelijk en je 
houdt enkel rekening met de meest relevante factoren; 


- je beleeft de basisdynamiek van ‘het leven’ als het resultaat van 
oorzaak-gevolg verbanden tussen fenomenen, je tekent er vlot een 
lijn tussen (letterlijk of in je verbeelding);


- je neemt hiërarchieën waar en gebruikt die als norm (bv. hoger-
lager, ouder-jonger, ouder-kind, leider-volger); 


- je beleeft dualiteiten die je als tegenstelling hanteert (of-of) en soms 
als samenstelling (en-en), bv. begin-einde, geven-nemen, schuld-
onschuld, waar-onwaar, juist-fout, enz.; 


- je beleeft de dingen met een begin, een verloop en een einde of een 
herhaling, zoals: geboorte → leven → dood (→reïncarnatie) / lente 
→ zomer → herfst → winter / ontstaan → opbouw → verval / these 
→ antithese → synthese  / concept → ontwikkeling → uitvoering 
→ controle  / plan → do → check → act / Define → Discover → 
Dream → Design → Deliver 


- je bent overtuigd dat er een waarheid bestaat, bewijsbaar, 
onweerlegbaar waar, misschien zelfs Dé Waarheid.


-  -22 versie 17.0



• Het systemisch grondpatroon hanteren (= dynamisch systemisch) 
betekent concreet:

- je ziet overal verbanden en gaat op zoek naar patronen, je hebt 

vooral oog voor relaties en verbindingen;

- je merkt op dat terugkerende patronen de belangrijkste factoren zijn 

in relaties; 

- je ziet dat de relaties kleine of grotere systemen vormen, soms open, 

soms gesloten systemen; 

- je houdt er bewust rekening mee dat er wederzijdse beïnvloeding is 

tussen mensen onderling en tussen mensen, dieren en planten; 

- je leert zien dat iedere uiting van de ander (praten, tonen, doen) 

vertrekt vanuit een netwerk aan factoren die wisselend invloed 
hebben en die jij niet onmiddellijk allemaal kunt waarnemen; 


- je stopt de ander niet in een of ander vakje (“Zij is zo.”) of in een 
beperkte typologie maar je kijkt naar de dynamiek van het gedrag 
op dat moment (“Zij doet zo, in deze context.”);


- je merkt dat relaties tussen mensen belangrijker zijn dan de 
(oppervlakkige) kenmerken van de individuen; 


- je kijkt uit naar grote gehelen en je ziet hoe alle elementen het 
geheel van een systeem in stand houden door de manier waarop ze 
samen of op elkaar (re)ageren;


- je neemt niet helemaal als buitenstaander waar want je beseft dat jij 
tegelijk binnen een waarnemingssysteem waarneemt, een systeem 
waarvan jij actief deelnemer bent; 


- je kunt over jezelf spreken als een individu met een ‘zelf’ (dat op 
zich een systeem is!) en je beseft dat jouw ‘zelf’ vele gezichten 
heeft omdat het actief deel uitmaakt van meerdere systemen, bv. je 
familie-systeem, je vrienden-systeem, je werk-systeem, enz.; 


- je bent overtuigd dat meerdere waarheden mogelijk zijn afhankelijk 
van de hoek van waaruit je een systeem benadert.


-  -23 versie 17.0



• Het lemniscatisch grondpatroon vraagt meer inspanningen en 
aandacht om het te ontdekken en toe te passen. 
Concreet betekent het lemniscatisch perspectief: 

- je beleeft jezelf en alles rondom jou als interafhankelijk verbonden 

met elkaar en er is voortdurend een wederzijdse beïnvloeding;

- je beseft dat datgene waarvan je overtuigd bent dat je het waarneemt 

actief mee creëert, je beseft dat je actief mee creëert wat jij en de 
anderen ‘werkelijkheid’ noemen; 


- je weet dat je steeds een binnenstaander bent bij het waarnemen, je 
vormt een geheel én met de actie ‘waarnemen’ én met de zintuigen  
en middelen om waar te nemen én met wat jij ziet als het 
‘waargenomene’; 


- je beseft dat wat je waarneemt enkel omwille van de communicatie 
tot een object maakt (letterlijk object-iveert) en dat het enkel bestaat 
omdat je het conceptualiseert en communiceert; 


- je leeft bewust met het inzicht in een ‘mensen-werkelijkheid’ naast 
andere ‘werkelijkheden’ (bv. de olifanten-werkelijkheid);


- je beseft dat alle begrippen en woorden louter een conventie zijn en 
dat ze een context-bepaalde invulling krijgen (dus afhankelijk van 
tijd, plaats, cultuur, omstandigheden, betrokkenen, enz.); 


- je weet dat er geen af te leggen levensweg, levensopdracht, 
levensbestemming of lot klaar ligt voor jou of voor de wereld want 
er is niets dat vooraf werd vastgelegd, wat ontstaat verschijnt enkel 
wanneer jij je stappen zet en je dynamieken deelt met anderen;


- je herkent dat je geen op zichzelf bestaand ‘zelf’ hebt, dat je 
voortdurend op ieder moment een veranderend sociaal ‘zelf’ creëert 
in verbinding met anderen binnen je diverse sociale contexten, je 
‘zelf’ is een verhaal binnen een sociale context;


- ‘waarheid’ bestaat binnen menselijke relaties en is een conventie 
gebaseerd op culturele overtuigingen, afspraken en uitgangspunten. 

-  -24 versie 17.0



‘Leven’ - ‘Hét leven’ - ‘Mijn leven’


Even enkele lastige gedachten om op te kauwen

‘Leven’ (werkwoord!) is het dynamische, inter-afhankelijke,  
niet eindigende processen (werkwoord), het zich uitstrekken in alle 
richtingen, onbegrensd (het gaat dus niet om ‘een proces’ of om 
meerdere processen). 
Het ganse universum, alle sterrenstelsels, alle zonnen en planeten en 
alle wezens op de planeet aarde maken gelijk deel uit van de dynamiek 
‘leven’ en bewegen voortdurend, elk op hun eigen tempo, in een 
samenspel met alle andere wezens en contexten.  
Het begrip ‘leven’ slaat op steeds doorlopend processen (werkwoord) 
en eindigt nooit; van ‘dood’ is hier geen sprake want dat begrip 
verwijst naar een niet-dynamische toestand. Wie zo denkt, denkt 
veeleer lemniscatisch. 
Wanneer is ‘leven’ begonnen? Op welke manier ga je dat bepalen? 
Wat wil de wetenschapper vinden wanneer hij naar ‘leven’ zoekt op 
andere planeten? 


‘Hét leven’, is een creatie van ons dagelijks denken (het lijnig 
denken), je hebt op dat moment ‘leven’ (werkwoord) tot een object 
gemaakt en een object heeft grenzen. Daarmee heb je tevens een 
dualiteit gecreëerd want aan de grens van ‘het leven’ is er ‘het niet-
leven’. Objecten zijn producten van de menselijke geest en hebben 
sowieso grenzen in tijd en ruimte, ze hebben een begin en een einde. 
‘Hét leven’ eindigt wél, bv. met wat je ‘de dood’ noemt. Daarmee heb 
je tegelijk de discussie gestart wanneer exact ‘het leven’ begint en 
wanneer ‘het leven’ exact eindigt (of wanneer ‘de dood’ begint).


Je kunt je kijk op ‘het leven’ verruimen vanuit het systemisch denken, 
dan zie je hoe alle aspecten, uitingen en vormen van ‘het leven’   
(allemaal ‘objecten’, dingen die je objectief kunt vaststellen) met 
elkaar samenhangen. Je ziet dan hoe de vele elementen relatie hebben 
met elkaar en elkaar beïnvloeden. Je hebt een holistische blik en 
ontwikkelt een oog voor de dynamieken in de relaties en ziet meer dan 
de afzonderlijke elementen. Je ziet hoe de relaties systemen vormen.  

-  -25 versie 17.0



Je ziet de ‘transformatie’ van een toestand in een andere toestand, een 
beweging die zich bij vele fenomenen en op op vele plaatsen voordoet. 
Zo’n blik is systemisch.


Het wordt echter opnieuw strakker wanneer je spreekt over ‘mijn 
leven’ of ‘haar leven’. Je beweert dan dat je leven ‘bezit’ en dat je je 
leven kunt ‘verliezen’. Dat kan niet want ‘leven’ (werkwoord) kan je 
niet bezitten, het gaat immers om het onpersoonlijk en allesomvat-
tend processen (werkwoord).  
Spreken over ‘mijn leven’ is deel van ons dagelijks denken, het lijnig 
denken. ‘Mijn leven’ verwijst uiteraard naar je persoonlijke beleving 
en dat is heel concreet, voelbaar, aanwijsbaar.  Je be-leeft jezelf iedere 
dag heel concreet als een apart wezen.  
Je persoonlijke beleving is een duidelijke realiteit voor jou, uniek en 
waardevol, het is jouw werkelijkheid, maar het blijft jouw beleving, 
geen allesoverkoepelende waarheid, geen werkelijkheid van iedereen. 
Mijn leven’ koppel je aan een uniek ‘zelf’ of een ‘ziel’ of een ‘ik’ met 
een ‘identiteit’. ’ 
En ja ‘mijn leven’ eindigt; jouw leven eindigt … met de dood? … met 
de laatste herinnering? … met de laatste nakomeling? … met de 
laatste data van jou op een computer of in de cloud?  
Of be-leef je - meer dan dat je dit gelooft - een vorm van reïncarnatie 
of een ‘hoger leven’ op een andere plek in het universum? Dan 
hanteer je het sacraal-lijnig denken. 

-  -26 versie 17.0



Je leven is een bundel 
korte verhalen 

-  -27 versie 17.0



Je bent een verhalenverteller


Wat jou als mens onderscheid van alle andere levende wezens is: 
mensen kunnen verhalen bedenken en vertellen. Je leven is een 
verhaal, neen, het is een bundel van allemaal korte verhalen. Je vertelt, 
schrijft of toont vaker een stukje van je leven. Je vertelt iedere dag 
over alles en nog. Hoe vaak krijg je van vrienden, kennissen, buren of 
toevallige ontmoetingen de vraag: “Wat doe je als job?” of “Heb je 
(klein)-kinderen?” of “Hoe was je vakantie?” of “Heb jij hier ervaring 
mee?” of “Heb je dit ook gezien op tv?” Telkens antwoord je - kort of 
lang - met een verhaal. Vaak krijg ik op de trein stukjes levensverhaal 
van mensen die toevallig recht over mij zitten. Vertel jij ook op de 
trein of wanneer je ergens moet wachten? Waarover vertel je dan?


-  -28 versie 17.0

Je herinneringen,  
gebeurtenissen in het verleden, 

je vakanties en avonturen, onaan-
gename en pijnlijke ervaringen, 
de last die op je schouders drukt, 
wat je niet hebt gedaan en waar je 

spijt van hebt

Je twijfels en onzekerheden, 
de keuzes waar je voor staat, 
je verklaring voor wat er is 
gebeurd en nu gebeurt, hoe 

jij de zaken  begrijpt

Het concrete project waar je 
nu aan werkt, je huidige job, 

je vrijwilligerswerk, de 
uitdagingen die je nu aanpakt

Wat je echt drijft, waar je erg goed 
in bent, je talenten, je (kern)-
kwaliteiten, je beperkingen,  

je gezondheid of ziektes,  
je hobby’s, je sport, dat  

waar je kunt van genieten

Wat je gelooft, je 
overtuigingen, waar je echt 

voor staat, wat voor jou echt 
belangrijk is in het leven, 

wat de zin is van dat wat er 
gebeurt in de wereld en  
de zin van jouw leven

© Francis Gastmans 
Versie 1.0 - 2024

Je idealen, je dromen,  
je verlangens, de projecten die 
je graag zou willen realiseren, 
je toekomstplannen, wat je wil 

bijdragen aan de wereld
Waarover gaat je verhaal 
wanneer je terloops iets 

vertelt? 
Wat vertel je en wat niet? 

Wat wil je tonen en  
wat hou je voor jezelf? 
Vertel je of klaag je?

Dat wat jou van buitenaf 
beïnvloedt en waar je weinig 

of geen invloed op hebt

Hoe je de dingen aanpakt, de 
opleidingen die je hebt gevolgd,  

de vaardigheden of technieken die je 
beheerst, de hulp die je durft te vragenJe relaties, je (klein)- 

kinderen en familie, je  
vrienden, je buren, je collega’s,  
je klanten, je leidinggevende,  

de organisatie waar je lid 
van bent



Soms neem je de tijd om een langer verhaal te vertellen, om terug te 
blikken op meerdere aspecten of meerdere jaren van je leven. Er is 
vaker een gelegenheid om even te gaan zitten, je een beeld te vormen 
van je leven en er op te reflecteren: wanneer kinderen of kleinkinderen 
er naar vragen, bij een opleiding, bij een cursus rond het thema 
‘Ontdek je ‘ware zelf’’, bij de huisarts, bij een levenscrisis, bij de 
bemiddelaar tijdens een scheiding, tijdens een therapie, wanneer je op 
een kruispunt van je leven staat, op oudere leeftijd, in je palliatieve 
fase. 
Je hoeft niet te wachten tot de voorlaatste dag van je leven om werk te 
maken van je levensverhaal of om materiaal daarvoor bij te houden. 
Het moment om materiaal opzij te leggen of te verzamelen voor je 
verhaal is … nu. Net zoals je op tijd je wilsverklaring kunt opstellen, 
zodat er met jouw wensen rekening wordt gehouden wanneer je op 
een verwacht of een onverwacht moment in een palliatieve situatie 
terechtkomt. 
Alvorens er aan te beginnen is het niet alleen handig om gegevens te 
verzamelen en te ordenen, het is tevens nuttig jezelf een aantal vragen 
te stellen: Wat drijft je om je verhaal te delen? Hoe breng je jezelf in 
beeld? Hoe breng je je leven in beeld? Vanuit welke intentie vertel je 
je levensverhaal? Louter als kennisgeving? Of om te zeggen: “Blijf 
aan mij denken.”? Of om de betrokkenen te bedanken? Of om je spijt 
te betuigen over bepaalde beslissingen? Of misschien om uiteindelijk 
een geheim mee te delen? Of vertel je het om niet misbegrepen te 
worden: “Dit is wat er toen werkelijk gebeurde”? Of vertel je een 
verhaal dat bewust anderen verder wil inspireren: “Dit vind ik 
belangrijk dat je verder draagt als gedachte.”?  Wat is je belangrijkste 
boodschap? Wat wil je dat de lezer of luisteraar vooral onthoudt? 
Welke vorm past bij je verhaal? 

-  -29 versie 17.0



Je levensverhaal is niet je levensloop


Wat je vertelt is een constructie. Je levensverhaal is een verhaal ‘over’ 
jouw leven maar het ‘is’ jouw leven niet. Het is zoals het onderscheid 
tussen enerzijds een foto tonen van een landschap en over je 
gevoelens op dat moment vertellen en anderzijds zelf samen in het 
landschap staan. Toch heeft het zin om in een terugblik naar je leven 
te kijken als een verhaal en dit te delen.  
Je verhaal mag dan nog zo nauwkeurig mogelijk zijn, het blijft zeer 
moeilijk (zo niet onmogelijk) om alle pijnen, kwetsuren, angsten, 
vreugdes en spirituele ervaringen op zo’n manier weer te geven dat de 
lezer die mee kan voelen. Zelfs een uitgewerkte biografie over iemand 
is een beperkt verhaal waarin veel niet wordt gezegd. 
Je distilleert een samenhangend verhaal uit een selectie van je ‘levens-
materiaal’. Eigenlijk her-creëer je telkens je over jezelf vertelt stukjes 
van je leven. Je presenteert jezelf daarbij opnieuw als een ‘identiteit’, 
als een samenhangende persoon. Gebeurt het ook anders? Ja, je kunt 
bv. een onderscheid maken tussen de ontwikkeling van je ‘identiteit’ 
en die van je ‘zelf’, je ‘ware zelf’ of de groeien in een bepaalde 
sociale rol (Hoe ik als ondernemer groeide.). Sommige mensen 
vertellen hoe ze op een cruciaal moment van hun leven zichzelf terug 
hebben ‘uitgevonden’ of eindelijk hun ‘ware zelf’ hebben ontdekt of 
zichzelf hebben ‘her-wonnen’ of zich als een ‘nieuw iemand’ hebben 
aanvaard (bv. na een bijna-dood-ervaring). Ze hebben het ‘oude leven’ 
afgelegd en het ‘nieuwe leven’ aangetrokken. Soms wordt een scherp 
onderscheid gemaakt in levens-fasen en tussen het ‘oude verhaal’ en 
het ‘nieuwe ver-haal’.  
Bij velen is er de drang om een ‘rode draad’ te schetsen in hun leven. 
Is die er? Bestaan er vast omlijnde levensfasen? Dat is een kwestie 
van de levensvisie, het biografisch perspectief of de theorie die je 

-  -30 versie 17.0



voorstaat. Eigenlijk doet dit er allemaal niet toe, jouw verhaal is jouw 
verhaal en dat mag gehoord en ontvangen worden zoals jij het vertelt.


-  -31 versie 17.0



Vanuit welk perspectief vertel jij over jezelf (en 
over anderen) en vertellen anderen over jou?


Er wordt vanuit verschillende perspectieven naar jou gekeken en jij 
kijkt vanuit een van deze perspectieven naar jezelf en naar anderen. 
Alle mensen die jij ontmoet hebben een verhaal over jou en jij hebt 
een verhaal over hen. Alle verhalen leveren materiaal voor jouw 
levensverhaal, en dat omvat bijgevolg diverse perspectieven.


Eerste-persoon perspectief = je eigen visie; je kijkt naar wat er nu 
concreet in jou of met jou gebeurt; je kijkt naar de invloed van de 
actuele context. Enkel jij kunt zo waarnemen want enkel jij kunt 
rechtstreeks voelen wat er in jou omgaat. Jij hebt een uniek beeld van 
jezelf, iets dat niemand anders kan waarnemen. Enkel jij kunt in je 
hoofd en in je hart kijken. Je vertelt een ik-verhaal. 

Eerste-persoon meta-perspectief = je kijkt innerlijk vanop een afstand 
naar wat er op dit moment gebeurt én naar wat er in het verleden is 
gebeurd; je kijkt naar zaken die gelijken en naar ervaringen die niet 
gelijken; je kijkt naar ervaringen die terugkomen en je kijkt naar 
patronen. Je tracht zo eerlijk mogelijke jezelf waar te nemen vanuit 
een breed perspectief in tijd en ruimte. Je kunt afstand nemen van de 
actuele context en die ook bekijken vanop een afstand. Je kunt daarbij 

-  -32 versie 17.0

1-meta  

 1 2 3 4



leren veeleer systemisch te kijken, jezelf te beleven en te beschrijven 
als een dynamisch systeem.

Tweede-persoon perspectief = iemand die voor jou als ‘mijn tweede 
ik’ fungeert kijkt op een empathische wijze naar jou (bv. een ouder, 
een geliefde, een empathische coach, een betrokken therapeut, een 
leermaatje). Je ontvangt van die persoon een beeld van jezelf dat lijkt 
op ‘het beeld van een heldere spiegel’. Zij kan jou een hier-en-nu 
perspectief bieden maar ook een meta-perspectief.  
Derde-persoon perspectief = een buitenstaander doet ‘objectief’ vast-
stellingen die betrekking hebben op aspecten van jou en jouw gedrag 
(bv. een leraar, je huisarts, een trainer, een wetenschapper). Het 
‘objectieve’ beeld dat buitenstaanders je aanbieden is slechts een 
fragment van jou, want zij kunnen slechts een deel van jou 
waarnemen. Soms is het een verwrongen beeld wanneer hun visie en 
hun oordeel een hoofdrol spelen bij wat zij waarnemen en vertellen. 
Om een waarheidsgetrouw beeld van jou te geven zal een profes-
sionele waarnemer bijgevolg zo streng mogelijk tewerk gaan in het 
verzamelen van ‘feiten’ en zij zal beroep doen op bronnen die 
rechtstreeks van jou komen (eerste-persoon perspectief) en van 
personen die dicht bij jou staan (tweede-persoon perspectief). Een 
gewetensvolle wetenschapper of arts zal jouw persoonlijke gegevens 
aanvullen met data uit haar onderzoek, uit experimenten en testen.  
Vierde-persoon perspectief = wat je vrienden, sociale relaties of 
anderen menen te zien. Je bent steeds deel van meerdere groepen; dit 
gaat om je familie, je vriendenkring, je werkomgeving, je sportclub, je 
buren, enz. Afhankelijk van jouw betrokkenheid binnen de groep heb 
je verschillende verhoudingen tot de andere leden en deel je met hen 
diverse soorten informatie (oppervlakkige, louter sociale, zakelijke, 
persoonlijke, intieme, levensbeschouwelijke). Wat zij jou bieden komt 
vaak vanuit een beperkt en eenzijdig perspectief.  

-  -33 versie 17.0



In sommige gevallen (bv. via sociale media) gaat het om buiten-
staanders met een goedkoop advies of een vage mening. Ze vertellen 
hun eigen behoeften en (voor)oordelen. Ze zijn niet bij jou betrokken.


Een verhaal


1. Annie gaat deelnemen aan een zangwedstrijd. Ze oefent veel en 
krijgt daarbij steun van haar zangleraar. Hij zegt dat zij het 
uitstekend doet.


2. Weken voor de wedstrijd oefent ze voor een grote spiegel en 
beoordeelt zichzelf: nog wat aan kleine foutjes werken. 


3. Haar vriend filmt haar terwijl ze oefent. Ze bekijken samen de 
beelden en beoordelen het resultaat als ‘uitstekend’.


4. Ze weet dat haar mentale en emotionele instelling belangrijk is om 
haar zenuwen de baas te kunnen. Een vriend werkt met haar als 
haar mentale en emotionele coach. Hij kent haar zeer goed, “Hij 
kent me beter dan ik mezelf ken” zegt Annie.


5. De avond van haar optreden loopt alles naar wens. In de zaal 
zitten vrienden die haar kennen, de een al beter dan de ander.   
Er zijn ook enkele honderden andere toeschouwers die haar zullen 
beoordelen en vergelijken met de andere kandidaten.


6. Haar optreden wordt beoordeeld door een jury van vier 
professionals. Het zijn mensen uit diverse disciplines met veel 
ervaring die een strikte methode hebben afgesproken om de 
kandidaten te waarderen én niet met elkaar te overleggen.


7. Wat ze niet weet is dat er in de vloer van het podium sensoren 
zitten die o.a. de bewegingen van haar lichaam detecteren en dat 
technische detectoren in de coulissen een aantal andere gegevens 
meten, zoals hartslag, zweet, kleine lichaamsbewegingen, enz. en 
ook haar toonvastheid, de kleurklank van haar stem, enz.


8. Annie is ontgoocheld met de punten die ze heeft gekregen van de 
jury. Ze had veel meer verwacht. Ze voelde zich goed in haar lijf, 
had volgens haar een puike prestatie neergezet en haar lied klonk 
in haar oren perfect.


-  -34 versie 17.0



9. De zaal geeft haar iets meer punten dan de jury maar toch 
helemaal niet zoveel dan ze had verwacht; ze had hoe dan ook niet 
kunnen winnen.


10. Thuis bekijkt ze de opnames van de wedstrijd. Ze geraakt meer en 
meer overtuigd dat ze niet correct werd beoordeeld, dat ze veel 
meer verdiende. Zeker in vergelijking met enkele kandidates die 
meer punten hebben gekregen dan zij, vind ze.


11. Ze doet haar account open op diverse sociale media en telt de 
likes. Ze leest wat de likes vertellen. Er zijn echter veel andere 
commentaren maar die wil ze niet weten, horen, zien of lezen.


12. Achteraf krijgt ze van de wetenschappelijke onderzoekers de 
resultaten van wat de verschillende meettoestellen hebben 
geregistreerd. Die geven aan dat ze zich onzeker heeft gedragen. 
Ze is verbouwereerd, zo heeft ze zich helemaal niet gevoeld!


Wat zijn de ‘feiten’ bij ieder punt van dit verhaal? Voor wie zijn dat 
‘feiten’? Hoe worden ze vastgesteld? Welk gewicht hebben de 
verschillende vaststellingen? Hoe beoordeelt ieder het gebeuren? 
Wie kijkt betrokken, vanop een afstand of helemaal niet betrokken? 

-  -35 versie 17.0



Hoe beleef jij de vier dimensies in je leven?


We hanteren vier dimensies om een persoon, een subject of een object 
te lokaliseren in de ruimte-tijd: links-rechts (oost-west), voor-achter 
(zuid-noord), boven-onder (zenith-nadir) en het verloop in de tijd, de 
bewegingen die de persoon, het subject of het object maakt. 
Bij het samenstellen van je levensverhaal kies je het materiaal uit de 
vier dimensies van je levensloop. Deze vier dimensies werken op 
ieder moment samen en tegelijkertijd. Ze zijn van elkaar afhankelijk. 

Er is de dynamische dimensie (links-rechts) tussen enerzijds je keuze-
mogelijkheden en je begrenzingen en anderzijds je beslissingen en de 
effecten daarvan. Wat ervaar je als je ‘gegevens’? Wat zijn je 
mogelijkheden? Wat zijn je beperkingen? Welke weg heb je in je leven 
gekozen en besloten en welke niet? Wat heb je uiteindelijk beslist en 
wat niet? Voor welke effecten van je beslissingen neem jij de verant-
woordelijkheid? Wanneer je iets beslist, beslis je op dat moment 
tegelijk wat niet te doen, wat te laten. Je beslissingen creëren het 

-  -36 versie 17.0

Mogelijkheden, 
grenzen en keuzes Beslissingen, 

daden en effecten

Innerlijk 
diepte

Uiterlijk 
oppervlakte

Naar buiten gericht, 
naar de ander

Naar binnen gericht, 
naar mezelf

Vier dimensies die je situeren in het leven

Chronos-tijd 
en 

Kairos-tijd

© Francis Gastmans



concrete, werkelijke pad van je leven, niet je wensen en voorop-
gestelde idealen.


Er is de dynamische dimensie (voor-achter) van je verhouding tot 
jezelf en tot de anderen, tussen enerzijds een open houding, jezelf 
geven, naar buiten gericht en anderzijds je wat afzonderen of 
afsluiten, naar binnen gericht. Het gaat om de ontmoetingen en de 
relaties die je hebt met andere mensen, met de wezens in de natuur en 
met alle elementen die jouw context vormen én dat we je doet en niet 
doet bij die ontmoetingen. Een mens is een wezen-in-relatie, een 
wezen-in-verbinding én een wezen-in-een-context. Hoe open of 
gesloten loop jij in het leven? Wie treed jij tegemoet en van wie 
verwijder jij je? Wat deel je in de ontmoetingen? Wie zit er in je 
‘levensnetwerk’ en wie niet?


De derde dimensie (onder-boven) betreft het balanceren tussen 
enerzijds je uiterlijke activiteiten, beslissingen en ontmoetingen, de 
oppervlakte-laag van je leven, en anderzijds je innerlijke wereld, de 
dieptelaag van je leven. Wat toon je, druk je uit en wat niet? Hoe 
authentiek kan je zijn in deze situatie? Welke momenten ben je op 
anderen gericht en wanneer richt jij je volledig op jezelf? Hoe 
balanceer je daartussen? Wat is het verhaal van je uiterlijke biografie 
en wat is het verhaal van je innerlijke ontwikkeling, je ‘innerlijke 
biografie’? Voor sommigen verwijst de oppervlaktelaag naar hun 
‘identiteit’ en de dieptelaag naar hun ‘zelf’.


De wijze waarop je beweegt in je leven en jij die bewegingen beleeft, 
toont de vierde dimensie: je uiterlijke en innerlijke bewegingen, het 
verloop van je diverse ontwikkelingsprocessen, hoe jij omgaat met 
‘tijd en ruimte’. De andere drie dimensies samen beleef jij in een 
dynamiek die je kunt ervaren óf als een lijnig verloop met een 
duidelijke richting, die beantwoordt aan wetmatigheden, óf als een 

-  -37 versie 17.0



beweging vol toevalligheden, met bergen en dalen, met vele kruis-
punten, voor sommigen een beetje een wirwar, óf als een brede stroom 
aan belevingen en bewegingen en waarbinnen ieder moment jij wordt 
gekozen en jij kiest, waarbinnen jij je volgende stap zet en een pad 
een creëert.


Je leeft niet alleen, je leeft met anderen in een netwerk van relaties. 
Voor sommigen is het een moeilijk te aanvaarden gedachte: je bent 
een interafhankelijk wezen. Bij alles wat je ziet, voelt, denkt, uitdrukt, 
eet, doet, enz. word je beïnvloed door anderen en door je omgeving. 
Je kunt niets zonder de anderen. Het voedsel dat je eet, de kleren die 
je draagt, de activiteiten die je onderneemt, de tools die je nodig hebt 
voor je activiteiten, de wijze waarop je kunt communiceren met 
anderen, … alles, letterlijk alles, krijg je van anderen, via schenken, 
ruilen, kopen of stelen. Dat geldt eveneens voor alle niet-materiële 
zaken, zoals: kennis, ideeën, inzichten, duizend manieren om je uit te 
drukken (verbaal, non-verbaal, beeldend), antwoorden op je vragen. 
Niemand heeft een ‘oorspronkelijke gedachte’ of doet een ‘unieke 
ontdekking’.


-  -38 versie 17.0



Vier sociale behoeften


Elk individu heeft vier sociale basisbehoeften. Het zijn kernthema's 
bij de ontwikkeling van jezelf en van je relaties, zowel relaties in een 
groep als met een individu. Deze dimensies kan je terugvinden in elk 
levensverhaal.


Erkenning en inclusie: Iedereen wil erkend worden, meetellen en 
serieus genomen worden; niemand wil buitengesloten worden. Het 
gaat om erbij horen, om het gevoel opgevangen, aanvaard en verzorgd 
te worden zoals je bent. Waar liggen de grenzen tussen groepslid zijn 
en de eigen identiteit? Kan ik in deze familie, in deze groep in deze 
gemeenschap mezelf uitdrukken? Welk soort gedrag is hier acceptabel 
en welke grenzen stellen de anderen aan mijn gedrag?


Waardering en genegenheid of affectie: Iedereen wil gezien worden, 
graag gezien worden, sommigen hebben een sterke behoefte aan 
affectie en persoonlijke waardering. De voornaamste vragen hier 
hebben te maken met het omgaan met de eigen autonomie in een 

-  -39 versie 17.0

Voldoende tot 
veel waardering 
en genegenheid Weinig of geen 

waardering en 
genegenheid

Weinig of geen 
invloed en controle

Voldoende tot veel 
invloed en controle

Weinig of geen 
erkenning en 
erbij horen

Voldoende tot 
veel erkenning 
en erbij horen

Vier sociale basisbehoeften

Tijd en ruimte 
om te groeien

© Francis Gastmans



groep, met de vrees niet aardig gevonden te worden, anderzijds met 
een vrees voor teveel intimiteit. Wie is echt geïnteresseerd in mij, in 
wie ik echt ben? Wordt mijn privacy en mijn persoonlijke grenzen 
gerespecteerd? Hoeveel van mijn overtuigingen en van mijn emoties 
kan (of moet) ik tonen in deze relatie, in deze groep? In welke mate is 
het veilig om me hier bloot te geven en me authentiek te tonen?


Invloed en controle: Iedereen wil invloed uitoefenen op de ander, op 
familieleden, op teamleden of op een grote groep; sommigen willen 
een sterke invloed. Het gaat hier om het (voorzichtig) uittesten van de 
krachten en de competenties, waarbij iedereen probeert invloed te 
verwerven. Hoeveel invloed kan ik hebben in deze relatie, in deze 
groep? Velen van ons willen niet alleen invloed, ze willen ook macht 
(fysieke, emotionele, intellectuele, psychische, maatschappelijke, 
economische, militaire). Wie heeft er macht en invloed over mij en 
hoeveel? Hoe wordt in deze groep, in deze gemeenschap omgegaan 
met ‘macht’? Hoe transformeren ze hier ’macht’ in ‘kracht’? Hoe kan 
ik hier mijn ‘Eigen kracht’ ontwikkelen en beleven? 


Ruimte en tijd: Een relatie ontwikkelen betekent naar elkaar toe 
bewegen en dat vraagt tijd en ruimte. Bij een gezonde ontwikkeling 
geef je regelmatig en om beurten aandacht aan het vormgeven van de 
andere drie basisbehoeften. Af en toe houdt een relatie op, dan is het 
tijd om af te wikkelen. Hoe laat je een verlangen naar een antwoord 
op de drie basisbehoeften in deze relatie los? Wat vertelt jouw levens-
verhaal over de ontwikkeling en de afwikkeling van relaties?


-  -40 versie 17.0



Wat is de ‘context’ van je leven?


‘Context’ slaat op alles wat in en rond een persoon of een groep 
invloed heeft op het waarnemen, denken, communiceren en handelen.
‘Context’ is geen statisch gegeven, je dient steeds opnieuw waar te 
nemen welke aspecten veel, weinig of geen invloed hebben. Er zijn 
aspecten waar je zelf enige invloed op kunt hebben en er zijn aspecten 
waar je niet de minste invloed op hebt en die toch op jou inwerken, 
zelfs vanuit een punt ‘ver van je bed’. De context beïnvloedt bijna 
steeds onbewust, toch heeft het in elk levensverhaal een cruciale rol.


Algemene aspecten zijn bv.: de taal of talen waarin je communiceert; 
de culturele en historische gegevens van de plaats en de tijd waarin je 
je bevindt; de politieke situatie; de traditie waarbinnen je leeft; de 
vooropgestelde waarden en normen; de algemeen gepropageerde 
‘waarheid’ en overtuigingen; de mening van de wetenschap; de relatie 
tussen de mensen; het nieuws van de dag; de sociale media; …  
Omgevingsfactoren zijn bv.: de beelden in je omgeving (reclame, 
vlaggen, standbeelden); de geluiden die klinken (op de voor- of de 
achtergrond); de fysieke kenmerken van de omgeving (de architectuur, 
de straten en pleinen); de natuur, de dieren; het weer; de kwaliteit van 
de lucht of de verontreiniging; …  
Persoonlijke aspecten zijn bv.: je opvoeding, je scholing en je 
opleiding; je socialisatie; hoe je hebt leren waarnemen, voelen en 
denken; hoe je hebt leren emotioneel te reageren, te oordelen en te 
beslissen; hoe je betekenis geeft aan je ervaringen; je economische en 
sociale situatie; je sociale verbindingen; hoe jij je verbonden voelt met 
andere generaties en andere culturen; je gezondheid en je wel-
bevinden; je waarden en normen; je ethische reflex, de druk die je 
ervaart om iets te doen of net niet; mensen die voor jou een leider, 
coach of ‘helper’ zijn (formeel of informeel); de mensen die niet 

-  -41 versie 17.0



aanwezig zijn maar aan wie je denkt; wat jij ervaart als jouw 
verantwoordelijkheid en de druk die anderen daarop uitoefenen; …


Voor Jakob von Uexküll (1864-1944, een Baltisch-Duitse bioloog en 
expert dierengedrag) bewoont elk levend wezen een eigen wereld die 
hij Umwelt noemde. De structuur van die wereld wordt grotendeels 
bepaald door de soort waartoe een schepsel behoort, door zijn 
fysiologie, zijn gedrag en zijn omgeving, maar deze wereld openbaart 
zichzelf alleen door individuele subjectieve ervaring. De Umwelt is 
het specifieke deel van de interne en externe wereld dat een dier (en 
een mens) kan voelen en ervaren: het is zijn perceptuele wereld. 
Onze Umwelt is begrensd ook al voelen we dat gewoon niet. Voor ons 
voelt het allesomvattend. Het is alles wat we kennen en weten, en dus 
verwarren we het gemakkelijk met alles wat er te weten valt. Dit is 
een illusie, een illusie die elk dier deelt. 

Het geheel van wat de homo sapiens kán en niet kán waarnemen, 
onderzoeken en weten, al of niet met behulp van technische middelen 
en technologie, noem ik de ‘mensen-werkelijkheid’. Het is de afge-
sproken ‘werkelijkheid’ van mensen (Zo is de wereld! Dit is de werke-
lijkheid!) uitgedrukt in menselijke begrippen en conventionele talen. 
Alle andere dieren leven in andere ‘werkelijkheden’, ieder soort in 
hun ‘werkelijkheid’. ‘Dé werkelijkheid’ bestaat niet, dat is louter een 
abstract begrip, zonder invulling. Tenzij je de 'werkelijkheden' van 
alle dieren daarin insluit, maar die kán je als mens niet kennen en in 
veel gevallen je zelfs niet voorstellen en dus kan je 'dé werkelijkheid' 
nooit vatten. Samen met de algemene mensen-Umwelt heb je je eigen 
Umwelt, dat deel van de mensen-werkelijkheid dat wordt bepaald door 
je persoonlijke subjectieve waarnemingservaringen. Umwelt is een 
actief gebeuren dat vertrekt vanuit jou, waarbij je al je zintuigelijke 
tentakels uitsteekt om ‘informatie’ te vinden en uit te wisselen. 

-  -42 versie 17.0



Wat betekent ‘tijd’ in jouw leven?


Hoe lang duurt een levensverhaal? Wanneer begint het en wanneer 
eindigt het verhaal en hoe verloopt de tijd tussen begin en einde?


Onze ‘dagelijkse’ tijd is de chronologische tijd, de Chronos-tijd 
(Chronos is een figuur uit de Griekse mythologie). Hij staat voor de 
meetbare tijd, de kloktijd, de chrono(s)-logische tijd. De tijd waarin je 
van activiteit naar activiteit gaat; de tijd waarin je doel- en 
resultaatgericht tewerk gaat; de tijd waarin je altijd tijd tekort komen 
en waarvan je zegt dat je ‘tijd verliest’ (alsof je tijd kunt bezitten!). 
Tijd is voor de meeste mensen een ‘product’ geworden, een kostbaar 
goed, een schaars middel. We begrijpen en ervaren tijd als iets wat kan 
worden besteed, verspild, bespaard of verloren. De Chronos-tijd kost 
geld! Je moet je tijd goed managen! Je kunt tijd slim of slecht 
investeren, of er zuinig mee omspringen. Deze tijd beelden we uit op 
een rechte lijn, op een cirkel, (zoals onze uurwerken), een zonnewijzer 
aan de muur of op de grond, digitaal met voortdurend verspringende 
cijfers.

Daarnaast is er de Kairos-tijd (Kairos is de jongste zoon van Zeus). 
Dan spreekt men niet meer van een lijnig verloop maar van ‘de 
beleving in het moment’. Bij Kairos gaat het om de innerlijke nu-
beleving. Het gaat om het vatten van het moment in het moment. 
Hiervoor is aandacht, rust en concentratie nodig én tegelijk het 
loslaten van de chronologische tijd. Dan is er geen vast ‘begin’, geen 
‘verloop’ en geen ‘einde’ meer. Want Kairos heeft geen meetbare duur. 
Het ‘nu’ kan je beleven in een seconde of in een minuut, maar uren 
beleving kunnen eveneens een ‘nu-beleving’ geven (bv. tijdens een 
meditatie of wanneer je helemaal wordt opgeslorpt door een activi-
teit). Kairos-tijd is de kwalitatieve tijd. “De vertraagde tijd die als een 
ruime jas om je heen zit.”, “De tijd die tot leven komt als de klokken 

-  -43 versie 17.0



zwijgen”. Je zou het ook de ‘tussentijd’ kunnen noemen.  
Voor de Kairos-tijd wordt soms een cirkel zonder pijlen gebruikt, als 
een symbool, niet als een lijnige tekening! In de zen tekent men zo’n 
cirkel vaak niet gesloten.


De Chronos-tijd of de chronologische tijd wordt klassiek opgevat als: 
een ononderbroken doorlopende beweging aan eenzelfde, meetbare 
snelheid in één richting. Deze tijd wordt weergegeven door een lijn. 
De mens wil immers alles kunnen lokaliseren en alles een plaats 
kunnen geven in ‘ruimte’ en in ‘tijd’. Einstein bracht dit samen in de 
ruimte-tijd, een verloop van tijd is tegelijk een veranderde positie in 
de ruimte en omgekeerd. Bij ruimte-tijd is er sprake van positie, duur, 
snelheid en versnelling. Het is en blijft echter wel de chronologische 
tijd, een meetbare tijd. Dit is de ‘tijd’ zoals de exacte wetenschappen 
die gebruikt. Onderzoek via quantumfysica stelt dit in vraag. 
Bij de Kairos-tijd gaat het om de waarneming en de beleving van 
verandering, het gaat om de ‘beweging’, de uiterlijke én de innerlijke 
beweging waarbij positie, duur, snelheid en versnelling slechts een 
beperkt aantal elementen zijn. Bij ‘beweging’ is er daarnaast immers 
ook sprake van richtingen, kracht of energie, ritme, maat, intervallen, 
frequentie, vertraging, tempo, breuken, contrasten, synchroniciteit, 
voor-en achtergrond, momenten van stilstand (stilte).. Dit is de 
‘ruimtelijk beleefde tijd’ waarmee bv. de muziek en de dans werkt en 
die bepaalde kunstwerken trachten uit te drukken. 


De Kairos-tijd ‘circulair’ noemen en als tegengesteld stellen tot de 
Chronos-tijd die je ‘liniair’ noemt is een totaal foute visie.  
De Chronos-tijd kan je vlot afbeelden en meten met een cirkel 
(circulair). De Kairos-tijd ontsnapt volledig aan deze voorstellingen, 
ze ontsnapt aan iedere lijnige tekening.


-  -44 versie 17.0



Je ontwikkelt tussen rust en onrust


Je ontwikkeling toont een voortdurend dynamische beweging = een 
niet ophoudende stroom van in- en uit-ademen, groter worden en 
verkleinen, uitdijen en krimpen, verschijnen en verdwijnen, 
ontmoeten en afscheid nemen, actie en rust, groeien en afslanken, 
vernieuwen en vernietigen, geboren worden en sterven, constructie en 
deconstructie, rust en onrust.  
De ontwikkeling verloopt echter niet in één richting, niet enkel 
opwaarts, noch in één ruk opwaarts, noch stapsgewijs, noch 
spiraalsgewijs in zich herhalende fasen, noch in vastgelegde stappen. 
Ontwikkelen is als het vorderen in een berglandschap. Een top bereik 
je niet in een rechte lijn naar boven maar zigzaggend. Je zult ook 
steeds naar het dal moeten terugkeren om je weg verder te zetten en 
een volgende hoogte te bereiken. Daarbij is dalen net zo belangrijk en 
vaak moeilijker dan stijgen. Het landschap bestaat uit een veld van 
bergen, klein en groot, zelden uit één wijdse vlakte met één grote berg 
ergens in het midden. Je kiest welke hoogte je volgend berg 
(uitdaging) zal zijn dan wel of je een tijdje in het dal blijft rusten.


Je ontwikkelt dynamisch tussen perioden van onrust en rust. (zie de 
illustratie op de volgende bladzijde) Niet iedere ‘rust’ is echter even 
constructief en ontspannend en niet iedere ‘onrust’ is even destructief 
en stresserend. Bij verstarrende rust mag er niets bewegen. Pijnlijke 
onrust werkt verlammend. Bij stabiele rust ervaren de meeste mensen 
de toestand als ‘rust’. Vanuit stabiele rust kan het steeds terug 
neerwaarts naar pijnlijke onrust evolueren of opwaarts naar 
constructieve onrust.  Constructieve onrust is nodig om verder te 
kunnen ontwikkelen. Dan kan je bewegende rust bereiken. 
De weg is lang en gaat langs vele dalen en pieken en af en toe kan je 
even de balans gezonde onrust + diepe innerlijke rust ervaren, voorbij 

-  -45 versie 17.0



bewegende rust. Niets blijft echter voor lange tijd stabiel, ook deze 
laatste periode niet. Op een dag moet je er uit of daal je af naar een 
onrust. Zelfs de moeilijkste periode - verstarrende rust - beweegt, je 
klimt op naar pijnlijke onrust of je gaat meer in die rust verharden.


-  -46 versie 17.0

Stabiele rust

Pijnlijke onrust

Verstarrende rust

Ongezonde twijfel 
Klagen 
Verwijten

Gezonde twijfel 
Positief ongehoorzaam

Bewust onwetend 
Creatieve gekte

Focus 
Brandende vraag 
Aandacht voor behoeften

Behoudende stabiliteit

Problemen moeten weg  
Onvruchtbare vragen 

Klagende vragen

Problemen zijn vruchtbaar 
Onderzoekende vragen 

Oplossingsgerichte vragen

Groeiend zelfvertrouwen

Duurzame antwoorden 

Balancerende stabiliteit

Nieuwsgierigheid 
Eerste antwoorden

Fundamentalistische zekerheid 
Niets mág in vraag worden gesteld

Bewegende rust

Onbewust onwetend 
Ongezonde zekerheid

Depressief 
Berusting 
Fatalisme

We ontwikkelen dynamisch tussen rust en onrust

Gezonde zekerheid 
Gezonde onzekerheid 

Kracht van het niet-weten

Eigen kracht 
Relatieve zekerheid

Versie 10.4 - Januari 2024

Gezonde onrust én innerlijke rust

Constructieve onrust

© Francis Gastmans

Aandacht op primaire gevoelens 
Primaire reacties



Iedere vernieuwing en stap ‘voorwaarts’ houdt de zaden van onrust of 
een crisis in zich. Iedere stabiele toestand creëert de voorwaarden voor 
een volgende periode van instabiliteit. 
In je leven spelen vele thema’s een rol, bv.: kennis verzamelen, leren 
en opleidingen volgen, problemen oplossen, een job zoeken of een 
bedrijfje starten, een relatie aangaan, een gezin of een groep vormen, 
zorgen voor kinderen, genieten van vakantie, waarden verdedigen, zin 
en betekenis geven, omgaan met verlies, een bijdrage leveren, een 
project opzetten, iets ondernemen, inkomen of aanzien verwerven, 
enz. Elk levensthema kent een andere leerweg door het rust-onrust-
landschap en heeft een ander leerritme, elk verloop kent een ander 
tempo: hoger opwaarts of dieper neerwaarts, intenser, rustiger, korter, 
langer, dieper of oppervlakkiger.  
De ontwikkeling van een thema beweegt daarenboven tegelijkertijd op 
meerdere levensgebieden, intern gericht (fysiek, emotioneel, cognitief, 
psychisch, spiritueel) of extern (relationeel, sociaal, maatschappelijk, 
privé, professioneel).  9

 Dit beeld werd uitgewerkt in de tekst: Leerrijker worden, het kán!9

-  -47 versie 17.0

Voorbeeld van het verloop van een van je levensthema’s

Gezonde onrust en diepe innerlijke rust

Bewegende rust

Constructieve onrust

Stabiele rust

Pijnlijke onrust

Verstarrende rust



Je levensverhaal is een netwerk van verhalen


Ieder levensverhaal is een verhalensysteem, een netwerk van zelf 
geschreven ‘levensgebeurtenissen’. Het leven van een individu is niet 
één lang verhaal met een eenvoudige verhaallijn, een ‘rode draad’ in 
de biografie. Een leven is een aaneenschakeling van erg verschillende 
ervaringen: aangename en onaangename, zachte en pijnlijke, 
overweldigende en nietszeggende, gelukkige en ongelukkige, enz. Een 
mensenleven is een netwerk van diverse verhalen die je daarover 
vertelt, van erg korte verhaaltjes tot zeer lange (levenslange?) 
verhalen. Iedere dag zijn er nieuwe ervaringen en start je nieuwe 
verhalen of vervolg je reeds beschreven verhalen. Alle verhaaltjes en 
verhalen formuleer je zelf, ze zijn verbonden met elkaar en ze 
beïnvloeden het vertellen van de volgende verhaaltjes.

Voor een buitenstaander die niet zorgvuldig kijkt, lijkt een leven op 
een boek met hoofdstukken.  In werkelijkheid is het een dynamisch 10

netwerk van verhalen, korte verhaaltjes en lange verhalen, eenmalige 
verhaaltjes of verhalen die jaren verdergaan en die je voortdurend 
bijwerkt. Al je verhalen vertel je iedere keer een beetje anders; bij 
iedere herinnering of bij elke nieuwe ontmoeting vertel je het verhaal 
opnieuw en werk je het bij. Je verhalen worden bijgeschaafd, 
veranderd, herzien, mooier of dramatische gemaakt. Het is steeds de 
laatste versie van je verhaal die zijn ‘werk’ doet in het geheel. Want 
het verhalensysteem heeft een opdracht, enerzijds je leven begrijpbaar 
maken door voortdurend een verklaring te formuleren voor ieder van 
de vele diverse ervaringen, en anderzijds je leven zin en betekenis 

 Dit is een beeld dat het lijnig grondpatroon gebruikt, het grondpatroon waarmee we 10

allemaal zijn opgegroeid. Dat grondpatroon kan worden aangevuld (of beter, vul je 
best aan) met het systemisch en het lemniscatisch grondpatroon. Het verhaal over 
het verhalensysteem vertrekt vanuit een systemische kijk op het leven.

-  -48 versie 17.0



geven, alle gebeurtenissen een plaats te geven binnen een 
overkoepelend zingevend groot verhaal. 


Je leeft niet alleen, je leeft met anderen in een netwerk van relaties. 
Voor sommigen is het een moeilijk te aanvaarden gedachte: je bent 
een interafhankelijk wezen. Je kunt niets zonder de anderen. Het 
voedsel dat je eet, de kleren die je draagt, de activiteiten die je 
onderneemt, de tools die je nodig hebt voor je activiteiten, de wijze 
waarop je kunt communiceren met anderen, alles wat je leest, hoort en 
ziet … alles, letterlijk alles, krijg je van anderen, via schenken, ruilen, 
kopen of stelen. Dat geldt eveneens voor alle kennis, ideeën, 
inzichten, antwoorden op je vragen, duizend manieren om je uit te 
drukken (verbaal, non-verbaal, beeldend). Niemand heeft een ‘zuiver 
oorspronkelijke gedachte’ of doet op z’n eentje een ‘unieke ontdek-
king’, je bouwt steeds verder op wat je van anderen hebt geleerd en 
gekregen (bewust of onbewust). Bij alles wat je ziet, voelt, denkt, 
uitdrukt, doet, word je beïnvloed door anderen en je omgeving. 
Het grote netwerk van relaties waarin je leven zich afspeelt - je 
levensnetwerk -  beweegt door al je verbindingen, door je keuzes, je 
beslissingen en je acties en door je relaties met je ouders, je familie, 
een geliefde of een vriend, met de onbekende mensen die je ontmoet 
(bv. op je reizen), binnen een vriendenkring, de gemeenschap waarin 
je leeft en werkt, de structuren die worden opgezet binnen de cultuur 
waarin je leeft. Al deze relaties bieden je kansen, mogelijkheden, 
steun, enz. maar ze kunnen je ook beperken, je belemmeren of zelfs je 
onderdrukken. Naast het creëren van verbindingen zijn er immers 
relaties die jou willen binden. 
Je leven bestaat uit het ontwikkelen van een relatiesysteem met 
diverse mensen, dieren en de planten. Je kunt niet leven zonder 
relaties en verbinding, elke verbinding is belangrijk. De wijze waarop 

-  -49 versie 17.0



je je verbonden of gebonden voelt speelt daarbij een grote rol: hoeveel 
energie en aandacht je geeft en ontvangt of je wordt ontzegt; de 
intensiteit in de ontmoetingen en in de relatie; wat je doet met wat de 
verbinding of binding je biedt of net ontzegt; wat je deelt en wat niet; 
de mate van intimiteit en de wijze waarop je dat uit; de uitgesproken 
en de onuitgesproken afspraken; hoe je elkaar en de relatie benoemt of 
via een andere taal uitdrukt; enz.  
Alle levende wezens leven in verbinding. De mens is een wezen dat 
daarnaast ook anderen aan zich kan en wil binden. Een verbinding 
werkt indien aan beide kanten de mogelijkheid wordt gelaten om de 
verbinding te wijzigen, losser te maken of te verbreken. Indien dat niet 
kan is er sprake van binding. In sommige relaties voel je dat je niet 
verbonden bent maar gebonden, je voelt geen verbinding maar 
binding. Zowel een verbinding als een binding is een wederzijds 
gebeuren, je doet het samen. Een gezonde volwassen relatie is er een 
van verbinding, niet van binding. Ja, voor een baby is er in de eerste 
periode van het leven de noodzaak aan hechting (binding). Het is 
echter de taak van de ouders en de opvoeders om een kind te leren 
zich gaandeweg los te maken van bindingen (ook met de ouders en de 
familie) en zich veilig te voelen bij gezonde verbindingen (ook met de 
ouders en de familie).


-  -50 versie 17.0



In je levensverhaal zitten stukjes van anderen


In jouw levensverhaal (je verhalensysteem) zitten stukjes verweven 
van verhalen van anderen, vooral van die van je ouders en je familie 
of van je geliefde(n). De stukjes van de verhalen van anderen zijn zeer 
vaak ‘onafgewerkte stukjes’ die aan jou werden doorgegeven met de 
bedoeling dat jij ze afwerkt. Het zijn vaak ‘ongezonde’ stukjes die de 
ander niet helemaal alleen wil dragen of resten van een trauma die de 
ander niet heeft kunnen ‘oplossen’ of ervaringen die voor de ander te 
pijnlijk zijn om te herinneren of (familie)geheimen die de ander 
ergens veilig wil verbergen.  
Zulke stukjes van verhalen worden niet zomaar gedeeld maar worden 
onbewust van bij de start van jullie relatie in jouw verhaallijn 
geschoven opdat jij ze letterlijk en figuurlijk mee-draagt. De onder-
liggende gedachte bij diegene die stukjes doorgeeft is dat samen 
dragen sommige stukjes lichter maakt om dragen. Het is opvallend 
hoe bepaalde patronen binnen families door de generaties heen 
worden herhaald, alsof de personen in een vicieuze cirkel lopen.


Zo voelen sommige kinderen niet enkel de eigen veroorzaakte 
‘levenspijnen’ maar ook de pijnen van grootouders of ouders of broers 
of zussen en hebben ze daardoor ‘onverklaarbare’ pijn. 


Negatief werkende patronen die doorheen generaties onbewust 
worden doorgegeven zijn soms ten dele genetisch bepaald maar 
worden vooral doorgegeven via het ‘spel’ van de verhalen: (mis)bruik 
van alcohol, tabak of drugs, gebrek aan assertiviteit, 
slachtoffergedrag, familiaal geweld, parentificatie, scheiden, verlaten 
worden, faalangst, angst voor sensualiteit of seksualiteit, haat jegens 
vreemdelingen, vechten voor Dé Waarheid, …


Zonder inzicht in je eigen en de verscholen verhaallijnen kan dit een 
gans leven doorwerken en bestaat de kans dat jij ze op jouw beurt 
doorgeeft aan de volgende generatie. Het 'zuiveren' van je eigen 

-  -51 versie 17.0



levensverhaal is daarom een noodzakelijke weg om geen onzuiver-
heden door te geven, de stukjes verhalen van anderen die ongezond 
zijn en die jij meedraagt en om geen onverwerkte stukjes van je eigen 
verhalensysteem waar jij het moeilijk mee hebt door te schuiven naar 
de volgende generatie, in de hoop dat zij jouw onaffe zaken af-
werken. 
11

Gelukkig zijn er ook opbouwende patronen die doorheen generaties 
worden doorgegeven: klaar staan voor anderen en daarbij je eigen 
grenzen bewaken, gaan voor samenwerken, empathie tonen, je 
kunstzinnig uitdrukken, anderen respecteren, jezelf niet vergelijken 
met anderen, veerkracht en kunnen omgaan met tegenslag, zorgen 
voor je ouders, partner en kinderen bij ernstige tegenslagen, …


 Het inzicht in de dynamieken van het doorgeven van onverwerkte stukjes van een 11

verhaal naar een volgende generatie, werd op een eigen manier door meerdere 
mensen ontwikkeld, zoals de contextuele therapie van Ivan Boszormenyi-Nagy, en de 
familieopstellingen van Bert Hellinger.

-  -52 versie 17.0



Overal grenzen


Tijdens je leven zal je het onderscheid ontdekken tussen ‘verbinding’ 
en ‘binding’ (fysiek, emotioneel, intellectueel, sociaal) en ga je 
ervaren wat je moet doen om je grenzen te verleggen en los te komen 
van een (te sterke of ongewenste) binding. Je gaat ontdekken dat je 
bepaalde grenzen, verbindingen en bindingen zelf creëert en dus ook 
zelf kunt wijzigen. Je leert dat het goed is om je in bepaalde relaties af 
te schermen en je grenzen te verdedigen. 
Een grens betekent dat je op die plek een ander ontmoet, een ander 
‘raakt’, letterlijk of figuurlijk. Een grens is een ‘raak-vlak’. Bij elke 
ontmoeting kon je het raakvlak gewaarworden, aftasten, beperken of 
vergroten. Dat raakvlak is de plek van de verbinding. Een grens, zo 
leerde je,  kan zowel een ‘afscherming’ zijn, als ‘bescherming’, als een 
‘verbinding’. 


Als kind leerde je heel veel grenzen en het was niet steeds duidelijk of 
die bij jou horen of niet. Enkele voorbeelden. 
Je leerde als kind je fysieke grenzen en vooral om die te verleggen. Je 
leerde kruipen, lopen, klimmen, springen, fietsen, vallen en voort gaan 
en je leerde om steeds verder te gaan, een doel te bereiken dat verder 
van je af ligt. Daarin werd je aangemoedigd door je ouders en je 
verzorgers. Tot op de dag dat zij het ‘te ver’ vonden. Dan hielden ze je 
tegen, waarschuwden je voor gevaar dat jij niet zag. “Niet te hoog 
klimmen, schatje.”, “Niet te dicht bij de vijver”, “Niet te snel fietsen.” 
Door al die waarschuwingen te verinnerlijken leerde je dat die grens 
bij jou hoort en niet bij de bezorgde ouder (al is de werkelijkheid net 
andersom!). “Ik kan dat niet.” is vaak een gevolg van de vele 
waarschuwingen die je als kind kreeg. 
Je leerde als kind je emotionele grenzen. Je mocht schreien tot  … “Nu 
is het genoeg.” Je leerde dat er grenzen zijn aan het uiten van je 

-  -53 versie 17.0



gevoelens. Je had als kind niet door dat dit cultureel bepaalde en 
sociaal opgelegde grenzen zijn. Vele jaren later hoor ik volwassenen 
zeggen “Mijn gevoelens tonen, dat past niet bij mij. Zo ben ik niet.” 
Zij zijn zich niet bewust dat hun uitspraak het resultaat is van een 
aangeleerde houding. 
Je leerde als kind dat er gender grenzen zijn. Je werd aangeleerd dat 
dit een ‘jongen’ en dat een ‘meisje’ is zonder verdere uitleg. Je moest 
gaandeweg zelf uitmaken waar die woorden op slaan. Je bent zelf of 
een meisje of een jongen of een ‘ik weet niet zo zeker wat’ en daar 
hoort bepaald gedrag bij en ander gedrag niet. Opnieuw, als kind was 
het niet duidelijk dat het sociaal opgelegde normen zijn (en dat ze dus 
niet bij jou horen (!) maar bij de normen van anderen, van de 
gemeenschap). 
Je leerde als opgroeiend kind dat er intieme grenzen zijn. Je voelde dat 
het niet o.k. is wanneer iemand je té intiem knuffelde. Vooral als tiener 
zal je deze grens ervaren want meerdere leeftijdgenoten willen jouw 
grens ‘verkennen’. Je wordt geconfronteerd met het raakvlak tussen 
jouw intenties en de intenties van de ander, tussen jouw normen en de 
normen in de gemeenschap. Intiem zijn kan ook slaan op de vragen 
die je stelt of de opmerkingen die jij maakt. Je mag niet zo maar té 
persoonlijke vragen stellen. 
Je leerde als kind dat er sociale grenzen zijn, dat er bv. een grens is 
tussen de groep volwassenen en de groep kinderen. Soms werd je als 
kind ook thuis niet toegelaten bij een gesprek tussen volwassenen.  
Soms werd een sociale grens scherp aangegeven wanneer iemand 
wees op een ‘bijzonderheid’ bij jou (een handicap, een gebrek, een 
uiterlijk kenmerk) of dat je kind bent van een bepaald ‘soort 
ouders’ (kansarmen, migranten) en daardoor niet tot ‘onze groep’ 
behoort. 
 

-  -54 versie 17.0



Je leerde als kind dat je er een hiërarchische grens bestaat. In de klas 
is er een plek voor de kinderen en een plek voor de volwassene 
vooraan. Tussen de kinderen onderling is er vrij vroeg sprake van 
hoger—lager, wie waar mag zitten, wie iets mag doen en wie niet. Je 
leerde zo dat je een eigen plek hebt in de groep en dat die plek 
begrensd is en dat dit te maken heeft met jou, met wie jij bent (terwijl 
het sociaal opgelegde grenzen zijn). 
Je leerde als kind je landschappelijke grenzen, d.w.z. plekken in de 
omgeving, het landschap, waar jij wel gewoon aanwezig mocht zijn 
en andere die niet ‘van jou’ zijn. “Dit is niet voor kindjes.” In de stad 
is dat bv. het voetpad en de rijweg voor auto’s. In het park zijn dat de 
aangelegde wegen en het plantsoen versus de vijver. Er zijn plekken 
waar je als kind niet mocht komen, bv. een paleis of een bankgebouw. 
Jij werd daardoor begrensd, niet de plek, want anderen mogen 
klaarblijkelijk daar wel binnen!


Je kunt niet alles waarnemen, niet alles voelen, niet alles denken, niet 
alles na-denken, niet alles begrijpen, niet alles overzien, niet alles 
efficiënt uitdrukken. Je kunt dus ook niet alles vertellen wat er te 
vertellen zou zijn. Je hebt als mens veke grenzen: je fysieke grens, je 
grens van waarnemen, je sensitieve grens, je emotionele grens, je 
intieme grens, je intellectuele grens, je psychische grens, je 
energetische grens, je relationele grens, je sensuele grens, je sociale 
grens, je spirituele grens, en nog meer grenzen.  12

Betekenen grenzen voor jou een beperking of een manifestatie van je 
mogelijkheden? Zijn grenzen een obstakel, een uitdaging, een 
uitnodiging of een inspiratie voor jou? Voor iemand die onbevooroor-
deeld naar de fenomenen kijkt, is dit een vreemde vraagstelling. 
Tenslotte, wie of wat is er niet begrensd? 

 Meer in: De Held met de Duizend Grenzen en Uitdagingen12

-  -55 versie 17.0



Je bent een mens net omdat je woont in een begrensd menselijk 
lichaam, net omdat je opgenomen bent in een maatschappelijke 
context die zich situeert op de planeet aarde, die zich bevindt midden 
een ontzagwekkende, wijde, gevulde ruimte. Het zijn de begrenzingen 
die fenomenen mogelijk maken, ze zijn er een onlosmakelijk deel van. 
Zonder begrenzingen, zonder een wand, zijn er geen herkenbare 
wezens. Grenzen zijn tegelijk dé plekken voor verbindingen!


Iedereen wordt zich vroeg of laat bewust van haar grenzen. Wel weet 
een leerrijk persoon die grenzen positief te beïnvloeden.  Zij heeft 13

een realistisch beeld van welke grenzen zij kan verleggen en welke 
niet. Zij loopt niet tegen de grenzen aan, zij ontmoet haar grenzen!  
Zij strijdt niet tegen obstakels maar weet dat ze vaak om het muurtje 
heen kan. Moeilijk misschien, maar ze kan er om- of overheen. 
Sommige fysieke grenzen zijn ook voor een leerrijk persoon emotio-
neel moeilijk te verteren of erg pijnlijk. Doch zij zal zich door die 
grenzen niet laten verlammen. Zij zal zich er niet afhankelijk van 
maken of zich laten bepalen door haar grenzen. Een leerijk persoon 
weet dat iedere begrenzing gepaard gaat met een groot aantal 
mogelijkheden en uitdagingen.


Grenzen zijn ook een weldaad. Ze bieden je veiligheid en rust, want je 
hoeft niet alles voortdurend te controleren en op je hoede zijn. Er zijn 
een reeks grenzen die je niet kunt verleggen, bv. je fysieke constitutie. 
Dat bied je een vertrekpunt om te ontwikkelen. Er zijn anderzijds een 
reeks grenzen die je wél kunt wijzigen. Wanneer je in zulke gevallen 
meent dat er niets kan veranderen, maak je zelf de keuze om je nog 
meer te begrenzen en te beperken dan nodig is. Er zijn grenzen die je 
wil dat anderen respecteren, je fysieke integriteit is zo’n grens. Ook de 
omvang van je persoonlijke ruimte rond je lichaam kies je en beleef jij 

 Meer over de leerrijke persoon in: Leerrijker worden, het kán!13

-  -56 versie 17.0



als grens. In bepaalde culturen wordt dit strikt aangegeven, in andere 
heeft men daar weinig aandacht voor.  
Alle grenzen - of je ze kunt verleggen of niet - bieden mogelijkheden 
om te leren, te groeien en te ontwikkelen. Om grenzen te kunnen 
verleggen, moet je wel eerst tot aan de grens stappen. Velen stoppen 
echter nog voor ze dit punt ooit bereiken. Vervolgens dien je vaardig-
heden te leren, in actie te komen én te durven én vol te houden. Wat je 
als een grens ervaart is je persoonlijke beleving. Waar jij een fysieke 
beperking ervaart als een scherpe grens waar geen ontkomen aan is, 
kan een ander de situatie aangrijpen om te kijken naar een wereld van 
openingen, uitdagingen of mogelijkheden. Voor de een is de kust een 
grens waar zij halt houdt, voor de ander is dat enkel een punt waarop 
zij van vervoermiddel verandert. Voor de een is een negatief resultaat 
of een afwijzing reden om er mee op te houden, voor de ander is 
datzelfde resultaat een stimulans om met meer (eigen) kracht opnieuw 
te proberen en verder te gaan.


-  -57 versie 17.0



Hoe her-inner je gebeurtenissen?


Hoe herinner jij je een voorval en wat doe je er mee? De dynamiek 
bestaat uit: her-inneren, selecteren, onderzoeken, verklaren, begrijpen 
en zin geven. Dit zijn geen stappen, geen fasen die je in deze volgorde 
moet afwerken. Het zijn zes elementen voor je levensverhaal die je 
leert te onderscheiden en om beurten met aandacht te bekijken. Er is 
geen strikte volgorde, doe het in je eigen volgorde maar overloop ze 
wel alle zes, want ze zijn allemaal belangrijk.  
Wat is het onderscheid? 
Bij aandachtig her-inneren komt het er op aan dat je je afvraagt op 
basis van welke beelden of gedachten jij de herinnering re-construeert. 
Wees je bewust: bij het her-inneren geef je de beelden uit het verleden, 
de acties, de gevoelens en de emoties, de woorden en de discussies, 
een nieuw leven. 
Het is tevens van groot belang dat je bewust bent dat je selecteeert wat 
je je wil her-inneren. Je maakt een keuze en dus wil of kan je bepaalde 
andere zaken niet terug tot leven wekken: niet relevant? absurd 
belachelijk? te pijnlijk? echt vergeten? Je onthoudt meer en beter 
datgene waar je emotionele energie aan vastkleeft, negatieve emoties 
zijn een hardere kleefstof dan positieve. 
Soms moet je op onderzoek naar de juiste bronnen om een helderder 
beeld op te bouwen van wat er is gebeurd. Foto’s, brieven, dagboek-
notities, documenten, … kunnen je dan helpen. 
Alle mensen ervaren de behoefte om te kunnen verklaren wat er heeft 
plaatsgevonden. Verklaren is het zoeken van een antwoord op 
Waardoor?-vragen , bv. Hoe is dit kunnen gebeuren? Wat heeft geleid 14

 Over het verschil tussen Waarom? Waardoor? en Waartoe? lees je in De kunst van 14

het vragen stellen

-  -58 versie 17.0



tot die reactie? Welke elementen hebben de actie verhevigd? Welke 
patronen komen naar boven of worden nu zichtbaar? Wat heb ik toen 
gevoeld en hoe heb ik er op gereageerd en hoe voelt dit terugblikken 
vandaag aan? enz. 
Je wil nog een stap verder want je wil ook kunnen begrijpen wat er is 
gebeurd ook al heb je een duidelijke verklaring en weet je exact hoe 
het is kunnen gebeuren. Om te begrijpen moet je een ruimer plaatje 
hebben, moet je de fenomenen en de verklaringen in een breder kader 
kunnen plaatsen. Je wil de dynamiek begrijpen van de interacties, de 
acties en reacties, de patronen. Je weet bv. wel hoe bomen en planten 
groeien, je ziet ook patronen in het landschap, je hebt iets vernomen 
van de studie over de communicatie onder de grond tussen de planten 
maar je begrijpt nog niet de interacties tussen déze specifieke boom 
met déze planten en déze dieren in déze omstandigheden. 
Zowel bij het willen verklaren of het willen begrijpen wordt vaak de 
Waarom?-vraag gesteld. Dat heb je zo geleerd, en toch is het niet de 
juiste vraag. Hier horen nog steeds Waardoor?-type vragen te worden 
gesteld. Hoe scherper die vragen hoe nauwkeuriger het antwoord. 
De Waarom?-vraag is de juiste vraag wanneer je wilt ‘zien’, ‘aan-
voelen’, ‘diep ervaren’ wat de zin en de betekenis is van de gebeurte-
nissen, of beter, te kiezen hoe jij zin en betekenis geeft aan de dingen. 
Jouw zingeving is niet iets dat objectief kan worden beoordeeld vanuit 
het derde-persoon perspectief. De wetenschappen kunnen wel onder-
zoeken wanneer mensen nood hebben aan zingeving en hoe ze dat 
doen, maar ze kunnen nooit de inhoud van hun zingeving in vraag 
stellen. Het is jouw volste recht om iets vanuit een overtuiging als 
zinvol te beschouwen, zelfs waar weinigen jou in willen volgen. Dat is 
best lastig, maar toch, het is een kracht, je eigen kracht, om iets als 
zinvol te beschouwen en aan te voelen waarom dat voor jou zo is.


-  -59 versie 17.0



“Op de N724 is een wagen van de weg gereden en kwam tegen een 
boom terecht. De jonge bestuurder was op slag dood.”. Na grondig 
onderzoek kwam de verkeersdeskundige samen met de politie tot de 
verklaring dat de wagen bewust met hoge snelheid tegen de boom is 
gereden.  
Om te kunnen begrijpen wat de jonge man daar toe dreef, werd een 
psycholoog ingeschakeld die met de ouders is gaan praten.  
De vader trachtte zo goed als mogelijk antwoord te geven op de vele 
vragen van deze deskundige, maar voelde zich machteloos. De moeder 
bleef in tranen steeds vragen “Maar waarom? Waarom? Wat heeft dit 
voor zin?” Zij had niets aan de verklaring van de deskundigen en 
evenmin kon ze verder met de psycholoog die haar trachtte te doen 
begrijpen wat de mogelijke motieven waren van haar zoon.  
Twee dagen later lag er een brief in de brievenbus gericht aan de 
moeder. Het is een brief van haar zoon die hij heeft gepost de avond 
voor hij de laatste keer in de wagen stapte. Daarin vraagt hij 
vergiffenis aan zijn moeder en legt hij omstandig uit hoe hij zijn leven 
en de wereld in het algemeen meer en meer als zinloos is gaan 
ervaren, niettegenstaande de goede zorgen van zijn ouders en de 
aandacht van zijn vrienden. Hij wou er geen deel meer van uitmaken. 
Hij heeft dikwijls gepoogd om er over te praten maar iedereen wuifde 
zijn opmerkingen weg. De moeder heeft de brief meermaals gelezen en 
herlezen.“Ik versta hem niet zo goed, maar ik aanvaard dat hij dit zo 
heeft beleefd.” zei de moeder terwijl ze de brief weer aan haar hart 
drukte, “Ik ben blij dat hij me dit nog heeft geschonken. Het helpt me 
om voor mezelf zin te vinden voor wat ik aanvoel als zinloos verlies. Ik 
wil mijn kind alsnog kunnen begrijpen, ook al kan dit niet meer samen 
met hem. Ik wil leren nog meer van hem te houden en van alle mensen. 
Hij zal altijd bij mij zijn.”  
Vele jaren later, bij haar overlijden, werd de brief teruggevonden in 
haar bh. Ze heeft die elke dag dicht bij zich gehouden. Iedereen kende 
haar als een vreugdevolle vrouw die anderen heeft geholpen om met 
groot verdriet om te gaan. “Kies je rituelen.” was een van haar 
strategieën. “Rituelen verlossen je van de drang om te begrijpen en 
van het pijnlijk besef dat we het leven niet kúnnen begrijpen.”


-  -60 versie 17.0



Hoe ‘waar’ is jouw verhaal?


Geen enkel levensverhaal is volledig ‘objectief’, enkel gevuld met 
‘geverifieerde feiten’.  Geen enkel verhaal is ooit ‘af’. Welk verhaal 15

er ook wordt verteld en door wie, het is steeds subjectief. Is het 
daarom ‘onwaar’? Wat is ‘waarheid’? Elk verhaal geeft een beperkt 
beeld, een ‘gekozen waarheid’. Eigenlijk doet het er niet toe of je 
verhaal helemaal ‘waar’ is of slechts beperkt of helemaal niet, je hebt 
recht op jouw verhaal, jouw levensverhaal.  
Elk levensverhaal is ‘selectief authentiek’. D.w.z. je was (bent) op 
ieder moment beperkt authentiek, namelijk zo 'echt' als jouw ontwik-
keling en de situatie toeliet (toelaat) … voor jou, vanuit jouw perspec-
tief, vanuit jouw mogelijkheden, ginder-en-toen, hier-en-nu. Op ieder 
moment maak jij jezelf zichtbaar, zeg en toon je wat je voelt, ervaart 
en ziet, zonder daarmee alles van jezelf zichtbaar te kunnen maken. 
Dit is gewoon een onmogelijke eis, dat kan je gewoon niet. 
Elk levensverhaal is een constructie is, een her-inneren. Je raadpleegt 
niet gegevens die ergens onveranderd liggen opgeslagen in jou. Op het 
moment dat je iets opslaat is dat reeds een interpretatie. Ja, een foto of 
een video kan je helpen te her-inneren, maar ook dan blijft het verhaal 
bij de foto of de video een her-interpretatie, her-actualisatie en her-
contextualiseren van het materiaal. 
Elk levensverhaal is per definitie eenzijdig. Het is een verhaal van 
verhoudingen, van relaties, van ontmoetingen en daarin kan je niet 
alle stemmen evenwaardig laten klinken, zelfs al laat je vele betrokke-
nen zelf aan het woord. Ieder levensverhaal bestaat uit een grote 
hoeveelheid relaties en ontmoetingen, kort of lang, soms zeer kort 

 Lees de paragraaf ‘Elk verhaal is opgebouwd uit ‘feiten’, maar Welke?’ in het eerste 15

hoofdstuk

-  -61 versie 17.0



maar niettemin betekenisvol (achteraf bekeken) die niet allemaal aan 
bod kunnen komen. 
Elk levensverhaal is een selectie. Zelfs de meest uitgebreide biografie 
is een selectie gemaakt door de verteller. Het is onmogelijk om alles te 
vertellen, ook voor een professionele biograaf. Je ziet bv. vandaag 
over het hoofd welk ogenschijnlijk klein voorval toen toch een grote 
impact heeft gehad en nog steeds heeft. Je vindt een reeks details niet 
belangrijk om te vermelden omdat die voor jou ‘vanzelfsprekend’ zijn 
of ‘onbeduidend’ lijken. Dit laatste is een bekende valkuil van je 
kernkwaliteiten: wat je vanuit jouw kernkwaliteit ziet, denkt, kent en 
doet is ‘gewoon’ voor jou, ‘vanzelf-sprekend’ (“Dat doe je toch zo! 
Dat doet toch iedereen!?”). 
Het levensverhaal van heiligen, profeten, goeroe’s en klassieke 
filosofen is in de meerderheid van de gevallen doorspekt met fantas-
tische gebeurtenissen. Sommige levensverhalen zijn veel meer hagio-
grafie dan biografie of zelfs uitsluitend het eerste. Sommige 
levensverhalen zijn helemaal (of bijna helemaal) mythisch van 
oorsprong en van vorm, ontsproten aan het verlangen van mensen naar 
het transcendente, naar iets dat het gewone leven overstijgt.  
Er zijn mensen die hun eigen mythe creëren.  Ze vertellen een verhaal 16

waar geen feitelijke gegevens voor terug te vinden zijn of waar 
niemand de aangereikte gegevens onmiddellijk kan bevestigen. 
Sommigen vertellen bewust halve waarheden of verdraaien data.  
Ieder idool past wel op de een of andere plek in het leven de 
gebeurtenissen een beetje of meer aan, dat verhoogt het succes.  
Sommige politici kennen de kracht van het volgehouden liegen.


 Erasmus, Alexandra David-Néel, Poetin, Donald Trump, …16

-  -62 versie 17.0



Wie vertelt dit verhaal? - Je zelfbeeld


Je zelfbeeld is het beeld dat jij je vormt over wie jij ‘bent’, het beeld 
dat jij vormt over je ‘zelf’. Het is het beeld dat je innerlijk ervaart en 
waarvan je meent dat je het uitstraalt en waarvan anderen soms iets of 
soms veel kunnen waarnemen. Je ‘zelf’ is een beeld, een voorstelling, 
een verhaal, een eigen interpretatie. Het stoelt op je persoonlijke 
ervaringen, je opvoeding en je socialisatie. Je hebt daarbij ook gebruik 
gemaakt van de beelden en verhalen die leven in jouw cultuur. 
Wanneer je ‘zelf’ ziet als ‘iets’ (‘het zelf’) is de kans groot dat de 
vorm van je zelfbeeld ook statisch is. Je beleeft je eigen zelf-verhaal 
als ‘waar’ en ‘zo is het’.  
Je kunt ook vertellen over ‘zelf’ als een dynamisch levenselement dat 
het opgebouwd is met gedachten, beelden, voorstellingen, inter-
pretaties die in jouw leven vaak zijn veranderd. Vanuit die hoek 
bekeken groeit je zelfbeeld en past het zich aan. Je verwijst dan naar 
hoe jij vandaag naar jezelf kijkt en over jezelf oordeelt. Waar je 
vandaag bv. zegt: “Dit hoort niet bij mij, niet bij mezelf.” kunnen 
ervaringen, een opleiding of een coaching als resultaat hebben dat je 
inziet: “Dit kan ik wél, indien ik dit wil. Ik ben meer en kan meer dan 
ik dacht.”Wie je vandaag meent dat je ‘bent’ is een beeld dat gegroeid 
is uit je vele diverse ervaringen. Er waren op ieder moment in je leven 
alternatieve keuzes, alternatieve wegen, alternatieve visies, alterna-
tieve beslissingen, alternatieve inzichten mogelijk. Wie je vandaag 
meent dat je bent, had je ook niet kunnen zijn. 
Je zelfbeeld is het beeld waar je naar verwijst met je levensverhaal 
maar vooral door je dagelijks gedrag en dat je op deze wijze voor 
anderen ‘zichtbaar’ maakt. Valt je zelfbeeld samen met jouw ‘buiten-

-  -63 versie 17.0



kant’? Laat jij je zelfbeeld samenvallen met je ‘identiteit’ of met één 
van je sociale rollen, … steeds,  soms, altijd? 
17

Lees ook mijn tekst: Ontmoetingen met je ‘zelf’  - Wat kunstenaars je 
aanbieden. Misschien vind je daarin woorden, beelden, gedachten, die 
jou warm maken en je ideeën geven voor jouw verhaal.


 Het thema ‘zelf’ heb ik uitgewerkt in de tekst: ‘Ik’, ‘identiteit’ en ‘zelf’ - Hoe beleef jij je 17

‘ik-wand’ en hoe creëer jij je ‘Umwelt’?

-  -64 versie 17.0



Je levensverhaal vertellen 

-  -65 versie 17.0



Wat levert het vertellen van je levensverhaal op?


Jouw levensverhaal, in welke vorm dan ook, kunnen lezen, horen of 
zien levert ‘winst’ op voor de lezer, de luisteraar of de kijker. Hoe 
vaak heb jij zelf niet (een stuk van) een levensverhaal gelezen, 
gehoord of gezien? Hoe inspireerde dit verhaal jou? Wat deed je 
anders na het mee-beleven van het verhaal? Tot welke gedachten en 
tot welke daden voelde je je toen opgeroepen? 
Een stukje uit het leven van een ander mens is vaak een geschenk voor 
wie het ontvangt. Velen worden geïnspireerd door de verhalen van 
anderen. Sommige mensen vinden een houvast in ‘slechts’ één 
gedachte, in enkele woorden of lijnen, in één beeld.  
Je hoeft niet te weten wie je later zult inspireren met wat je achterlaat 
en op welke manier, om je geschenk de wereld in te sturen. Stuur je 
gedachten, beelden en ideeën weg als zaadjes in de wind en … heb 
vertrouwen, het komt goed.


Je zult verbaasd zijn hoeveel ‘winst’ het vertellen van stukjes van je 
levensverhaal jezelf kan opleveren, zelfs al doe je dat niet erg 
gestructureerd.


Werken rond het levensverhaal wordt vandaag reeds in veel situaties 
ingezet: coaching, sollicitatie, opleiding, zelfontwikkeling, loopbaan-
begeleiding, sociaal werk, hulpverlening, therapie, werken met 
senioren, palliatieve zorg, stervensbegeleiding.


Een reflectie op je leven brengt je levensthema’s op de voorgrond. 
Je ontdekt de dynamiek tussen je genen, je opvoeding, je socialisatie, 
je context, je ontmoetingen, je keuzes en je acties.  
Er komen soms kwetsuren naar boven die je al of niet een plaats hebt 
kunnen geven en die je indien nodig alsnog kunt helen. 
Je blinde vlek wordt duidelijker, dus dat wat je nooit kon of kunt zien. 
Je wordt je bewust van je kernkwaliteiten en van je valkuilen. 

-  -66 versie 17.0



Je levensmotief klinkt luider, je bezieling, dat wat je leven innerlijke 
kracht en voldoening geeft en hoe je je leven een zin geeft. 
Je ziet verbanden en hoe die je helpen bepaalde ervaringen te her-
kaderen. 
Je ziet (oude) patronen en kunt kiezen om die te behouden of die 
alsnog te transformeren of te vervangen.  
Je ontdekt wat nog rechtgezet kan worden en wat niet en leert dit 
laatste te aanvaarden. 
Je bent dankbaar voor de ontmoetingen die een bijdrage hebben 
geleverd aan jouw leven. 
Je ziet hoe jouw leer- en ontwikkelingsprocessen verlopen en hoe je 
die indien gewenst die nog kunt verbeteren of bijsturen (het is nooit te 
laat om iets te leren!). 
Je voelt de actuele knelpunten en wordt uitgenodigd daar wat mee te 
doen.  
Je ontdekt de vraag waar het voor jou vandaag écht om gaat en 
herkent de vragen die hebben geklonken als inspiratie voor je keuzes. 
Je komt tot de kern van je zingeving. 
Je voelt hoe mildheid kan groeien; mildheid naar jezelf en naar 
anderen is het einde van het werk. 
Je kunt op een serene manier afscheid nemen van ‘leven’, van ‘het 
leven’ en van ‘mijn leven’. 
Je gaat jouw unieke ‘weg’ herkennen en de bijdrage die je hebt 
kunnen leveren en de ‘juiste’ laatste keuzes maken.


-  -67 versie 17.0



Met welke verhaallijn schets je je leven?


Op een klassieke manier schrijf, vertel of presenteer je je leven als een 
scenario, één verhaal met verschillende hoofdstukken. Het verhaal 
heeft een begin (Hoe ver ga je terug in de tijd?), je geboorte en het 
eindigt bij je nakend overlijden. Wanneer je zo naar je leven kijkt, 
zoek je de draad van het grote verhaal in alles wat er opeenvolgend 
gebeurt. De verschillende hoofdstukken zijn als verschillende haltes 
op een lange weg met kleine of grote gebeurtenissen, diverse ontmoe-
tingen, verschillende kruispunten. 
Het verhaal kent bergen en dalen, meevallers en tegenslagen, heldere 
perioden en duistere momenten, passie en drama, vreugde en verdriet. 
Voor ieder cruciale periode is er een hoofdstuk. De lezer of de 
luisteraar voelt zich uitgenodigd om de verbinding te leggen tussen de 
verschillende hoofdstukken van het verhaalde leven.  
Het leven vertellen als een tocht is voor velen een passend beeld. Het 
lijkt aan te sluiten bij de vele mythes die overal ter wereld worden 
verteld over ‘de tocht van de held’. Sommige levens lezen als een 
geweldige avonturenroman, andere als een thriller of een spionage-
verhaal. Sommige verhalen zitten vol drama met toch stralen licht 
door de donkere wolken. Anderen vertellen over een leven in de 
schaduw of in een gesloten wereldje. Sommige levens lijken een grote 
cirkelbeweging te maken wanneer thema’s die duidelijk waren in de 
eerste fase van het leven terugkomen in de laatste fasen. 


Er zijn ook mensen die hun leven aanbieden als een bundel van twee 
of meer verhalen, twee of meer levens in één. Ieder verhaal staat op 
zich ook als is het hoofdpersonage van de bundel dezelfde persoon. 
Zo’n bundel vertelt dat iemand een keer is gestorven en opnieuw werd 
geboren. Het is niet zo maar even ‘je herpakken’ of ‘je zelf 
heruitvinden’. Neen, het tweede of volgende verhaal start met een 

-  -68 versie 17.0



‘geboorte’ met eigen kenmerken, op een specifiek moment. Iemand 
kan beleven dat een ‘nieuw begin’ geen loutere voorzetting is van het 
vorige in een volgend hoofdstuk zelfs al heeft het een andere 
dynamiek. Zij voelt zich een ‘volledig nieuw mens’. Bij een bundel 
van twee of meer verhalen beleeft de betrokkene elk verhaal als een 
afzonderlijk scenario, als een fundamentele keuze, een nieuwe 
geboorte, een herschikking van het oorspronkelijke genetisch 
materiaal. Zij begint aan een nieuw leven. 

Een ander beeld is dat van het leven als een kunstwerk:  
een tapijt dat je weeft, een schilderij dat je meermaals overschildert, 
een beeldhouwwerk waar je blijft aan kappen en herwerken, het leven 
als een installatie die nooit af is.  
Zo kan je je leven bv. zien als een groot net dat je zelf knoopt waarbij 
ieder knoopje een nieuwe keuze betekent. Ieder mens knoopt een 
eigen net, ieder net heeft uiteindelijk een eigen vorm, er bestaat geen 
voorgeschreven patroon. Bij dat knopen vallen er soms gaten en 
blijven vaak draadjes hangen, losse draden die niet meer worden 
gebruikt al denk je ze later wel op te kunnen vangen, maar dat gebeurt 
niet. Sommigen trachten een mooi afgerond tapijt te weven. Meestal 
echter heeft het een grillige vorm met veel losse eindjes. Door de aard 
van het knopen kan je echter niet ieder eindje aan een willekeurig 
ander eindje knopen; gaandeweg sluit je bepaalde mogelijke 
verbindingen uit. Soms lijkt iemands leven helemaal ‘in de knoop’ te 
liggen. Dan is ontwarren noodzakelijk. Dit hoort bij het weven. 
Je kunt je leven ook beschrijven als een vlechtwerk.


Een coach vertelt een ouder koppel: 
“Jullie zijn jaren geleden begonnen aan de relatie en zijn toen gestart 
met een vlechtwerk waarover jullie afspraken hebben gemaakt maar 
zonder een duidelijk ontwerp vooraf. Het vlechtwerk heeft zijn huidige 
vorm gekregen door de dagelijkse interacties tussen jullie beiden en 

-  -69 versie 17.0



later ook met de kinderen. De rechtopstaande structuur waarrond 
jullie hebben gevlochten zijn jullie belangrijke thema’s en 
aandachtspunten. Ik denk aan: intimiteit; werken en carrière; hoe 
geld uitgeven; de woonplek inrichten; de opvoeding van de kinderen; 
ontspannen en genieten, samen of met vrienden; omgaan met 
spanningen; enzovoort.  
‘Een vlechtwerk is een organische constructie en niet iets van stenen, 
mortel en beton gebouwd op basis van een getekend plan. Elke relatie 
is organisch gegroeid. Misschien zitten er in de loop van de jaren 
teveel kleine twijgjes in het vlechtwerk die het geheel onoverzichtelijk 
maken. Of waren de twijgen niet helemaal klaar om gebruikt te 
worden in het vlechtwerk, of heeft ieder van jullie niet een zelfde soort 
twijg gebruikt, of twijgen met een verschillende dikte, … Dan dien je 
de relatie, het vlechtwerk, te herzien. Misschien kan hier en daar het 
vlechtwerk hersteld worden zonder dat het helemaal af te breken.  
Soms komt er wél een einde aan de relatie. Dan is er nood aan 
‘ontvlechten’. ‘Ontvlechten’ is het langzaam en respectvol uit elkaar 
halen van het weefsel. Het hoeft ook niet helemaal tot op de bodem te 
gebeuren, het vlechtwerk moet misschien niet helemaal losgemaakt 
worden. Een aantal twijgen kunnen anders gevlochten worden en dan 
komt er een ander vlechtwerk tot stand. Het is een vlechtwerk en dus 
kan je niet onderaan beginnen, bij de aanzet. Je moet starten bij de 
laatste twijgen en zo afbouwen, afwinden, ontvlechten. Je begint niet 
bij de fundering.” 

-  -70 versie 17.0



Op drie verschillende manieren je verhaal 
vertellen

Je kunt de stappen in je leven of je volledig levensverhaal op drie 
verschillende manieren benaderen.


Je kunt jezelf benaderen als als een uniek fenomeen, met unieke 
kenmerken, iemand die nauwkeurig kan worden beschreven door een 
binnenstaander of een buitenstaander. Je ervaart een innerlijke 
structuur of een kern die onveranderlijk is (bv. een ziel, voor sommige 
mensen eeuwig). Je vindt een punt in jou waar alles samenkomt en 
waar alle gevoelens, gedachten en handelingen uit vertrekken, je ‘ik’ 
of je ‘zelf’. Het is de plek voor reflectie en zelfevaluatie. Bij het 
beschrijven van en het praten over jezelf verschijnt het beeld van een 
autoriteit of een verpersoonlijkt aspect binnen in jou. De vraag ‘Wat 
hoort dan (niet) écht bij mij (bij mijn ‘zelf’)?’ is vooral belangrijk 
wanneer je wilt wijzen op een ‘authentieke zelf’, ‘een ‘Hoger Zelf’ of 
een ‘Essentiële Zelf’. Je hebt geleerd naar je leven te kijken in fasen 
en wetmatigheden, met gebeurtenissen die verbonden zijn in een reeks 
van oorzaken en gevolgen. Je steekt de pluimen op je hoed van de 
successen die je hebt geboekt. Je bent daarvoor in competitie gegaan 
met anderen, kleine of grote wedstrijden. Je hebt misschien ook 
geleerd om mensen en gebeurtenissen aan te wijzen als ‘schuldigen’ 
van de minder prettige zaken die je zijn overkomen. 
Zo je levensverhaal benaderen getuigt er van dat het lijnig denken aan 
de basis ligt. 
18

 Over de drie manieren van denken en de drie grondpatronen lees je iets in de para18 -
graaf ‘Diverse patronen van menselijk gedrag’ in het eerste hoofdstuk.

-  -71 versie 17.0



Je kunt jezelf zien als een dynamisch systeem, een netwerk van 
elementen die onderling verbonden zijn. Je ziet jezelf dan als een  
open systeem in een groter systeem (dat weer deel is van een nog 
groter systeem). Om een metafoor te gebruiken: bekijk jezelf en elke 
persoon die je ontmoet als een (spinnen)web dat telkens een andere 
vorm heeft afhankelijk van de context, ook al weeft ieder mens (iedere 
soort spin) zijn web op basis van een andere herkenbare basisvorm. 
Dicht bij het centrum van het net hebben de kenmerken van de 
netbouwer (van jou) een bestendigheid en aan de rand van het net 
(waar het zich vast heeft gemaakt aan de omgeving) vervullen ze 
veeleer een ondersteunende functie (een sociale functie of rol). Zo’n 
net geraakt beschadigd door te ‘leven’ en wordt dan hersteld, daarbij 
verandert de oorspronkelijke vorm van het web. Elk web heeft diverse 
kleuren maar de mensen zien slechts twee dominante kleuren, bv. rood 
en blauw (mannelijk of vrouwelijk). Afhankelijk van de netbouwer 
heeft één van de dominante kleuren het overwicht (zo lijkt op het 
eerste zicht). Tijdens het leven veranderen de kleuren van het web 
echter subtiel, dat zien de mensen niet. De mensen zien evenmin de 
andere kleuren (dan de twee dominante) die subtiel het web op 
bepaalde plekken kleuren; elk web heeft ook gele en groene en paarse 
toetsen. Met deze kijk neem je verantwoordelijkheid voor het knopen 
van je net, je levensnetwerk. 
Aan de basis van deze manier van benaderen ligt het systemisch 
denken.


Je kunt jezelf ook beleven als een nooit eindigend proces, als een 
voortdurende beweging van vormen en omvormen, van ontwikkelen 
en afwikkelen, van steeds transformeren. Je ziet jezelf dan niet meer 
als een afgezonderd wezen maar als iemand die overal en in alles 
verbonden is met de anderen. De ervaring ‘jezelf te zijn’ groeit en 

-  -72 versie 17.0



ontwikkelt zich samen met de anderen, in alles interafhankelijk. Hoe 
je vandaag bent is een nu-gebeuren, niet iets uit het verleden of iets 
van de toekomst. Er is geen bestendigheid, tenzij de bestendigheid van 
de verandering. Je ziet jezelf als een levend verhaal. ‘Jezelf’ is slechts 
een realiteit doordat het wordt verteld, in woorden, beelden of daden. 
Op deze manier je levensverhaal benaderen heeft het lemniscatisch 
denken als basis.


-  -73 versie 17.0



Hou je rekening met wetmatigheden of fasen?


Zijn er vaste wetmatigheden en/of levensfasen?  
Een klassieke visie deelt een leven in in drie grove periodes met 
onderverdelingen: ‘opgroeien’ doe je als kind, puber en jong 
volwassene; dan volgt ‘ontplooien’ als volwassen; tenslotte volgt 
‘neer-groeien’ als oudere volwassene en tot slot als bejaarde. Deze 
indeling herkent verschillende fasen en krijgt afhankelijk van de visie 
van de schrijver verschillende jaartallen en ritmes: een vast 7-jaar 
ritme, met voor iedere fase kenmerkende eigenschappen; het 9-jaar 
ritme (dat zou draaien rond ‘leiderschap’); een indeling in tien jaren 
(louter mathematisch, reeds populair in de late middel-eeuwen). Net 
zoals er discussie is wanneer de ‘puberteit’ begint en eindigt, zo is er 
onenigheid over het bestaan van een ‘mid-life crisis’ en tussen welke 
jaartalen die zich dan situeert. 
Of deze fasen er duidelijk zijn en wanneer die plaatsvinden is afhan-
kelijk van de context, d.w.z. elke cultuur heeft een eigen indeling en 
hecht belang aan bepaalde periodes en in iedere cultuur maakt men op 
een eigen manier een onderscheid tussen jongens en meisjes; iedere 
eeuw verandert de tijdsgeest en daarmee de visie op de levensloop 
soms een beetje, soms veel, in elke cultuur. 
Is het nuttig om rekening te houden met theorieën over levensfasen? 
Soms wel, vaak echter niet. Het is vooral belangrijk om te kijken naar 
wat je concreet deed in je leven, wanneer je wat deed en hoe en 
waardoor en waartoe, welke keuzes je hebt gemaakt en welke 
beslissingen je hebt genomen, waar je op reageerde en hoe en waarop 
niet, welke relaties een grote rol speelden, hoe je interageerde met de 
actualiteit in je context en in de maatschappij, enz. 

-  -74 versie 17.0



Meerdere vormen zijn mogelijk


De meeste mensen denken bij een ‘levensverhaal’ aan een terug-blik 
(een biografie of een autobiografie). Je levensverhaal wordt dan 
chronologisch verteld. Het start bij de zwangerschap van je moeder en 
volgt zo stap na stap je jeugd, je volwassenheid en je verouderen. Het 
verhaal volgt jou tot het punt waar je nu bent aanbeland. Er worden 
situaties geschetst en anekdotes verteld die reeds lang voorbij zijn. De 
beelden roepen herinneringen op van gebeurtenissen en ontmoetingen 
die helemaal afgewikkeld zijn. Vaak ontbreekt aan het verhaal de 
effecten van wat je hebt gedaan (of niet gedaan!). Voor de effecten en 
de gevolgen dien je immers de blik te verruimen en een stukje van het 
verhaal van de anderen te vertellen.  
Hoeveel van je ervaringen van toen - indrukken, emoties, ideeën - is 
er concreet in jou achtergebleven? Hoeveel leef er bv. nog in jou van 
het kind in de kleuterschool en in de basisschool? Voor jezelf kan een 
terugblik nuttig zijn wanneer je wilt achterhalen waar een gewoonte of 
een pijn die jou vandaag nog steeds kenmerkt zijn oorsprong zou 
hebben. Het is handig om te kijken welke specifieke elementen en 
gebeurtenissen een sterke stempel hebben gedrukt op jouw ontwikke-
ling. Het menselijk ontwikkelingsproces is namelijk niet één enkel 
standaard-proces. In je leven zijn meerdere processen tegelijk 
werkzaam. Die verlopen trager of sneller, in een lange beweging in 
één richting of in een onderbroken reeks van zijpaden en obstakels. 
Ontwikkelingsprocessen worden gestimuleerd zowel door je keuzes 
en beslissingen, door de invloed van anderen, door al je ontmoetingen 
en ervaringen, als door de context waarin je op een bepaald moment 
leeft. Daarnaast is het gewoon leuk om nog eens te genieten van 
herinneringen en voorbije ervaringen. 
Anderen zijn nieuwsgierig om in je biografie te lezen wie jij was en 

-  -75 versie 17.0



hoe jij je hebt ontwikkeld tot de persoon die je nu bent. Lezers van je 
levensverhaal zoeken naar verbanden, oorzaken, invloeden en sappige 
anekdotes omdat ze niet alleen een beeld willen van jou maar ze 
willen ook een verklaring kunnen geven voor je keuzes en 
beslissingen, dan kunnen ze jou beter beoordelen en veroordelen. 
Buitenstaanders menen dat ze jou beter kennen wanneer ze jouw 
ontwikkeling kunnen verklaren. Dat is ‘de illusie van de buitenstaan-
der’ (het derde-persoon of vierde-persoon perspectief)..


Je kunt je verhaal ook weergeven in hoofdstukken die gewijd zijn aan 
thema’s in je leven, dan kijk je met een themagerichte-blik. De 
volgorde en de inhoud wordt dan bepaald door het belang dat die 
thema’s hebben in je leven. Thema’s zijn bv. ‘Verhuizen’, ‘Relaties’, 
‘Familie’, ‘De ondernemer in mij’, ‘Gezondheid’, ‘Mijn talenten 
uitwerken’, enz.  
Misschien dat je bij het beschrijven dan meer rekening houdt met de 
Kairos-tijd.


Een bijzonder thema biedt een totaal andere invalshoek: het vertellen 
van ‘het familie-geheim’ of ‘mijn levensgeheim’. “Elke familie heeft 
zijn geheimen.” is best een rake uitspraak. Het is dan ook een bijzon-
dere vorm om je  levensverhaal te vertellen waarbij je vertrekt vanuit 
een ‘geheim’ in je leven. Het is gewaagd want andere leden van de 
familie zijn misschien niet op de hoogte van je geheim of zijn het er 
hoegenaamd niet mee eens dat je een (hun) geheim naar buiten brengt.


Er is een vierde invalshoek mogelijk: een nu-blik. Dit kan vanuit het 
eerste-persoon perspectief en eerste-persoon meta-perspectief. Het 
verhaal dat je vertelt heeft het hier-en-nu als start- en als eindpunt. Je 
noteert wat jou vandaag kenmerkt en welk gedrag je bij jezelf steeds 
weer tegenkomt. Je gaat dan na wie of wat in het verleden je heeft 
beïnvloed om nu te doen zoals je het nu doet. Je beseft dat alle 

-  -76 versie 17.0



aspecten van je verleden vandaag nog in jou leven en mee jouw 
actuele realiteit creëren. Je kijkt naar wie vandaag invloed heeft op 
jou, positief of negatief, op hoe jij ‘bent’ zoals je bent, nu. Je kijkt 
tevens naar wat er aan toekomst nu in jou leeft, naar je drijfveren, naar 
de verlangens die je dromen uitdrukken. Je kijkt naar de actuele 
effecten van je voorbije beslissingen en gedragingen en neemt daar de 
verantwoordelijkheid voor.


Nog een mogelijkheid is een inspiratie-blik. Dan concentreer je je op 
je geestelijke, spirituele, intellectuele, filosofische of kunstzinnige 
nalatenschap. Zaken die vertellen wie jij bent en die je nalaat in de 
hoop dat die na jouw leven nog een invloed kunnen hebben: ideeën; 
uitingen van je kunstzinnige activiteiten of je kunst; resultaten van je 
ondernemingsdrang. Al laat je slechts één gedicht na, het zou kunnen 
dat dit nog vele generaties lang blijft nawerken.  
Van vele ‘grote’ personen (componisten, filosofen, kunstenaars, 
leiders, wetenschappers, ondernemers) herinner je je misschien een 
aantal uitspraken en daden of heb je teksten gelezen of bewonder je 
hun werken of hoor je nog steeds hun muziek, … allemaal creaties die 
jou kunnen inspireren zelfs al heb je hun (uiterlijke) biografie niet 
gelezen. Hun ‘spiritueel’ nalatenschap inspireert jou veel meer.


Een bijzondere vorm voor je levensverhaal is een eind-blik, je laatste 
geschenk. Het is jouw laatste gift aan je nabestaanden. Je toont, vertelt 
en schenkt uitdrukkelijk die herinneringen, gedachten en bezorgd-
heden die jij belangrijk vindt om hen na te laten.  
Je eindelevensverhaal vertel je letterlijk op het einde van je leven, 
wanneer het duidelijk is voor jou dat jouw einde nabij is. Met zorg zal 
een interviewer je enkele gerichte vragen stellen en aandachtig naar 
jou luisteren. Op die basis zorgt die er dan voor dat je verhaal wordt 
opgetekend en in een boekje wordt aangeboden aan de nabestaanden. 

-  -77 versie 17.0



Je laatste geschenk kan je ook aanbieden in de vorm van een doos of 
een koffer met voorwerpen die erg betekenisvol zijn voor jou, je 
Laatste Reis-koffer. In zijn eenvoud en beperktheid kan het zoveel 
vertellen. Je laatste geschenk kan je nabestaanden inspireren, 
spiritueel hoop bieden en de toekomst ondersteunen.


Je kunt ook niets vertellen of nalaten, dan vertrek je zonder eigen 
verhaal. Na je overlijden wordt echter hoe dan ook het na-verhaal 
verteld. Mensen die jou goed hebben gekend kunnen elk hun 
puzzelstukje in het midden leggen zodat een rijke puzzel ontstaat. 
Mensen die jou niet echt kennen zullen jouw levensverhaal samen-
stellen vanuit hun oordelen, vooroordelen of fantasie. Wanneer geen 
materiaal beschikbaar is (objectief of subjectief) ontkiemen uit allerlei 
geruchten makkelijk mythes en fantastische verhalen.


-  -78 versie 17.0



Is dit één verhaal of een bundel van meerdere 
verhalen of een hoofdstuk in een groter verhaal?


Wanneer je de gegevens voor je levensverhaal tot op heden bundelt 
kom je soms voor de vraag: Wat stelt mijn leven voor in het geheel 
van het leven op aarde? Wat is mijn bijdrage?  
Je maakt zoals ieder mens momenten mee van geluk en ongeluk. Je 
incasseert tegenslagen of wordt geconfronteerd met beperkingen door 
een ongeval of een ziekte. Je beleeft momenten van grote vreugde, 
alleen, samen met een partner, of met kinderen of met vrienden. Je 
kent diep verdriet en moet afscheid nemen van mensen die voor jou 
veel betekenden. Je bent tevreden met ‘positief toeval’ en ontevreden 
met ‘negatief toeval’. Bij al deze afzonderlijke momenten kan je de 
vraag stellen: wat is de zin van al deze gebeurtenissen? Om deze 
vraag te beantwoorden kijk je naar de gevolgen ervan en naar de 
plaats die het gebeuren van jou krijgt binnen je leven, binnen je 
levensverhaal. Dat maakt het mogelijk de afzonderlijke gebeurtenis-
sen een plaats te geven en waar nodig het belang ervan ook te 
relativeren.  
Het is echter een andere uitdaging om naar het geheel van je leven te 
kijken, als een geheel, als één grote gebeurtenis, als één moment in 
het verhaal van de wereld. Om de zin daarvan te vinden en te 
formuleren dien je je leven te plaatsen in een ruimer kader. Je was er 
eerst niet en niemand stelde er vragen bij. Toen ben je geboren en 
startte de interactie met de andere mensen die op dat moment leefden 
en zij die nog zouden worden geboren. Op een dag kent dat verhaal 
voor jou een einde, voor de anderen die op dat moment leven gaat ‘het 
leven’ verder, men denkt nog wel aan jou maar bij het feit dàt je hebt 
geleefd stelt niemand nog vragen, je was er gewoon even.


-  -79 versie 17.0



Een tweede levensverhaal starten doen mensen die een bijna-dood-
ervaring hebben meegemaakt of mensen die een jarenlange ernstige, 
fatale ziekte hebben overwonnen en ‘weten’ dat ze niet terug willen 
naar het oude leven en echt een nieuwe start willen nemen. Of het gaat 
om mensen die een pijnlijk verlies moesten incasseren (een scheiding 
na vele jaren huwelijk, een partner verliezen aan dementie of een 
partner die na een slepende ziekte is overleden, een onderneming die 
failliet gaat, vluchten uit een oorlog) en nu een duidelijk stap willen 
zetten richten een tweede levensverhaal.


In een aantal culturen wordt een ritueel gebruikt waarbij men iemand 
die een erge fout heeft begaan, laat ‘sterven’ om opnieuw ‘geboren’ te 
worden als een ‘onwetende’ of ‘onschuldige’ die belangrijke zaken van 
voren af aan moet leren en zich eigen maken. Hij of zij krijgt zo een 
tweede kans van de gemeenschap.


Vertel je jouw levensverhaal als een afzonderlijk afgerond verhaal of 
vertel je twee of meerdere verhalen die toch samenhangen of vertel je 
over een boeiend hoofdstuk in het verhaal van je gemeenschap waar 
jij deel van bent of zelfs binnen een Groot Verhaal? In het derde geval 
is het levensverhaal van je familie of je groep of je gemeenschap de 
‘rode draad’ en belicht je aan de hand van fragmenten uit je persoon-
lijk leven de relatie die je had met de groep en wat dit betekende voor 
je eigen levensloop.


-  -80 versie 17.0



In welke taal of talen vertel je je verhaal?


Een levensverhaal, om het even met welke blik bekeken, kan je op 
vele manieren ‘vertellen’ en aanbieden, via verschillende talen. Je 
gebruikt in je communicatie niet uitsluitend woordentalen, je drukt je 
meer uit met non-verbale en beeldende talen dan je vermoed.  19

Iedere dag hanteer je meerdere van deze talen naast en soms tegelijk 
met de woordentaal. Je bent je er alleen niet van bewust en je doet het 
meestal ‘ongeschoold’. Al deze talen hebben een eigen woorden- of 
teken- of beeldenschat en vaak een eigen grammatica. De 
moeilijkheid voor het gebruik van deze talen is dat je niet hebt geleerd 
hoe ze in te zetten en hoe ze te begrijpen wanneer iemand zo tegen je 
‘spreekt’. Je dient deze talen te leren, net zoals je een vreemde 

 Lees meer in: Talen en taalgebruik19

-  -81 versie 17.0



woordentaal moet leren wil je in buitenland vlot met iemand kunnen 
communiceren.  
In veel situaties gebruik je verschillende van deze talen samen. Vaak 
zijn de niet-verbale talen een manier om ‘dagelijkse rituelen’ uit te 
drukken. Rituelen zijn erg belangrijk want ze zijn de ‘lijm’ in relaties.


Rituelen worden overal ter wereld uitgevoerd, binnen een religieuze 
context maar evenzeer binnen een politieke of een academische 
context of binnen groepen die zich beroepen op de Verlichting of 
binnen bedrijven of binnen de wereld van de sport.  
Bij alle rituelen worden meerdere talen ingezet: klanken, woorden, 
tekens, beelden, licht, bewegingen, gebaren, geuren en vormen. 
De politievrouw op een kruispunt gebruikt haar uniform, gebaren, 
fluitsignalen, tekens en kleuren om duidelijk te maken hoe zij zich op 
dat ogenblik  presenteert, hoe zij zich tot jou verhoudt en wat jij moet 
doen.


De inhoud van je communicatie (= wat je uitdrukt) en de wijze waar-
op je dat doet, de stijl (= hoe je het uitdrukt) zijn twee verschillende 
aspecten. Je kunt ze niet scheiden maar je kunt ze wel onderscheiden. 
Je kunt je niet uitdrukken zonder een bepaalde stijl. De wijze waarop 
je je talen gebruikt is in veel gevallen belangrijker voor de 
communicatie dan de inhoud van je boodschap. Met de stijl geef je het 
relationele aspect van je communicatie vorm. 
Je kunt dus je levensverhaal op een ludieke, creatieve manier uit-
drukken, passend bij de inhoud van je verhaal, passend bij je ‘zelf’. Je 
kunt dit doen voor je volledige levensverhaal of je kunt fragmenten of 
levensgedachten elk op een verschillende manier delen.  
Hier een aantal ideeën (en er zijn er nog veel meer):  

-  -82 versie 17.0



een reisverslag (“De reis van mijn leven.”),  
een dagboek,  
brieven aan de volgende generaties 
een gedicht of een dichtbundel, 
een fotoalbum,  
een film of een videoreportage,  
een audiodocumentaire of een podcast, 
een website waarop je jouw verhaal doet en anderen kunnen reageren 
een digitaal ontwerp (bv. een app), 
een muziekstuk,  
een lied of een dans,  
een toneelstuk,  
een eigen ‘kunstwerk’ (tekenen, schilderen, keramiek, boetseren, 
beeldhouwen)  
een collage (foto’s, prenten die je uitknipt, tekeningen)  
een stamboom (of genogram) 
een sociogram met bijpassend verhaal  of foto’s van opstellingen 20

een kaart met aanduiding van de plekken waar je heb gewoond, 
gewerkt en genoten, 
een ‘wereldkaart’ van jouw beleefde wereld ,  21

een tuin (een levens-kruidentuin?),  
een verzameling bijzondere voorwerpen,  
een Verbinddoos  of je Laatste Reis-koffer, 22

een eigen ritueel dat kan worden gebruikt bij je afscheid 
een bijzonder geschenk dat je kocht voor elke persoon die je lief is.  

 Een sociogram brengt belangrijke vrienden, leermeesters of andere personen die een 20

invloed hebben gehad in kaart. Het maakt sociale verbindingen en relaties die in een 
groep, klas of team spelen op een grafische wijze zichtbaar.

 bv. Louise van Swaaij en Jean Klare, Atlas van de belevingswereld21

 De verbinddoos22

-  -83 versie 17.0

https://jeanklare.nl/auteur/
https://amfora.be/verbinddoos/


Zoek je hulp?


Je kunt je levensverhaal zelf creëren of je kan iemand vragen je 
daarbij te helpen of deze persoon kan het helemaal voor jou te maken. 
Het is best een hele opdracht om voor je levensverhaal de nodige 
elementen samen te brengen, een gepaste vorm te bedenken en er een 
boeiend verhaal van te maken en het aantrekkelijk te ‘vertellen’. Er 
zijn mensen en middelen om je daarbij te helpen. 


Je vindt heel veel informatie wanneer je even zoekt op het internet.

• Er zijn vele coachen die zich aanbieden als ‘biografisch begeleider’ 
of als ‘levenscoach’ (wees voorzichtig, er zijn evenveel professionals 
tussen als charlatans). 
• Er zijn professionele schrijvers die jouw leven in een boek zetten.  
• Je vindt allerlei materiaal rond (auto)biografisch schrijven, zowel 
online cursussen, workshops, als residentiële cursussen. Je vindt op 
vele plaatsen tips om er zelf aan te beginnen. Er zijn boeken te koop 
die je aanleren hoe autobiografisch te schrijven. 
• Er is veel nuttige informatie bij de term ‘palliatieve zorg’ of 
‘begeleiden van het levenseinde’.


Voor veel mensen is het lezen van biografieën een goede inspiratie-
bron om zelf hun verhaal te schrijven. Wanneer je biografieën leest 
kan je na reflectie ontdekken dat er ook in jouw levensverhaal iets 
klinkt dat de moeite waard is om te delen. Het is boeiend om twee 
verschillende biografieën te lezen die gaan over dezelfde persoon.


Tenslotte, je mag me steeds contacteren met een vraag: 
francisgastmans@icloud.com of sms naar +32 497 54 98 70 

-  -84 versie 17.0

mailto:francisgastmans@icloud.com


Tien vormen voor je verhaal 

-  -85 versie 17.0



13. Je biografie


Je biografie wordt geschreven door een buitenstaander. Zij zal al het 
nodige materiaal verzamelen, een subjectieve selectie maken, een 
doorlopend verhaal schrijven en je levensverhaal beperken. Een 
biograaf bepaalt: wat belangrijk is om te vertellen en wat bijkomstig 
is; wat een mogelijke rode draad is in je leven; wat uiteindelijk de 
betekenis en de zin is van je leven; op welke toon dat leven wordt 
verteld (speels, ernstig, dramatisch, ontdekkend, zakelijk, …). In feite 
her-creëert een biograaf jou = de persoon waarover zij schrijft. Zij 
bepaalt het beeld dat we verder dragen van jou. 
23

Biografen hebben het vaak over verschillende fase in het leven.  
Ze hanteren een duidelijk stramien, een kader met verschillende 
vakjes, bv.: de kindertijd, de puberteit, de volwassenheid, de midlife, 
de ouderdom. Ze hebben het over ‘levensloop-wetmatigheden’. 
Afhankelijk van hun theorie hebben ze het over de 7-jaars fasen of 
fasen van 10 of 12 jaar.


Biografieën inspireren, zo geven ze sommigen de hoop dat niettegen-
staande een moeilijke jeugd een mens toch succes kan boeken. Of ze 
vertellen dat een talent jaren werd genegeerd of onderdrukt maar 
uiteindelijk toch aan de oppervlakte komt en het de betrokkene een 
grote zin en voldoening geeft. Of een levensverhaal troost omdat het 
vertelt dat uiteindelijk het goede wordt beloond en het kwade wordt 
gestraft. In elk levensverhaal kan je een van de vele ‘drama’s’ 
terugvinden die in een mensenleven mogelijk zijn: geluk en tegenslag, 
obstakels en overwinningen, vechten en verliezen of winnen, 
innerlijke strijd en rust, wanhoop en hoop, volhouden en uiteindelijk 

 Zo bv. heeft Viviane Forrester in haar werk, Van Gogh, begraven in het koren, 1984, 23

een ‘alternatieve’ biografie geschreven, waarin het verhaal van de broers Vincent en 
Theo op de voorgrond komt evenals de (negatieve) invloed van Jo Bonger, de vrouw 
van Theo. Je beleeft een andere Vincent Van Gogh, weg van het stereotype verhaal.

-  -86 versie 17.0



iets ontdekken, … je vindt ze in elke boeiende biografie.  
De biograaf van jouw leven kan er een boeiend verhaal van maken, 
zeker weten, zelfs al ben je geen ‘held’.


Even een kritische noot: 
De biografie van een beroemde leraar of Meester is niet zelden voor 
het grootste deel hagiografie (heiligenleven). Het verhaal steunt dan 
voor een zeer klein deel op ‘harde feiten’, streng onderzochte 
gegevens. Meestal worden de gegevens vermengd met helden-
verhalen, wondere daden, mythen en legendes. Het doel van een 
hagiografie is om mensen te overtuigen van de boodschap die het 
leven van de betrokkene biedt.   

-  -87 versie 17.0



14. Je autobiografie (of autobiografictie?)


Hou jij (zoals velen) een dagboek bij? Wat er die dag is gebeurd, hoe 
je reageerde op de gebeurtenissen, welke gedachten kwamen in je op, 
enz.. Vooral de laatste vijftig jaar worden er veel foto’s en video’s 
gemaakt en bijgehouden. Het leven van kinderen of kleinkinderen 
wordt van bij de geboorte met beelden vastgelegd en bewaard. Dat is 
allemaal materiaal dat je kan helpen om je verhaal te vertellen. 
Het grote voordeel van een autobiografie is dat je zelf bepaalt wat je 
vertelt en vanuit welk perspectief je de zaken aanbrengt. Jij beslist ook 
wat je niet vertelt. Ieder heeft het recht op zijn geheimen. Een biograaf 
is geneigd om dat geheim te zoeken en te onthullen, dat vinden lezers 
namelijk boeiend, dat is sensatie. Als autobiograaf kan je veel 
verzwijgen. Niet alles hoeft gezegd te worden. Je grote opdracht is: 
kiezen wat wel en wat niet. In een mensenleven gebeurt er iedere dag 
iets. Toch is niet alles zinvol om vermeld te worden. Heb je een ‘rode 
draad’ ontdekt in je leven? Waren er gebeurtenissen in je jeugd die 
(achteraf gezien) reeds verwezen naar drijfveren en stappen in de 
toekomst? Was je voor iets voorbestemd, je ‘bestemming’ of je 
‘levensopdracht’? Spreek je van je ‘lot’? 
Wanneer je een ‘rode draad’ meent te herkennen wordt dat de leidende 
gedachte van de weg die je hebt afgelegd. Het is echter steeds een 
interpretatie van wat achter de rug is met de intentie er een zinvol 
geheel van te maken. Alle voorvallen krijgen dan een plaatsje in een 
afgerond scenario. Een ‘rode draad’ zoeken en vinden is een 
werkwijze dat vaak de feiten naar de hand zet. Breuken, ongevallen en 
onoverkomelijke obstakels zijn deel van ieder leven. De ‘rode draad’ 
blijkt dan eerder te gaan om een wirwar aan draden en eindjes die aan 
elkaar worden geknoopt. De ‘rode draad’ schetsen is soms boeiend 
doch slechts één van de manieren om orde te scheppen en zin en 

-  -88 versie 17.0



betekenis te geven aan je leven. Ieder leven kan op verschillende 
manieren worden geordend en weergegeven. Wanneer je systemisch 
naar je leven kijkt, laat je het idee van een ‘draad’ als overkoepelend 
patroon los. Je herkent patronen, ziet de dynamiek van je twijfels, 
keuzes en beslissingen, je ziet verbindingen die worden opgebouwd 
waarvan sommige plots worden gestopt of afgebouwd. Ja, er zijn 
elementen die een grote invloed hebben gedurende gans het leven 
(biologische gegevens, beperkingen). Dat betekent echter niet dat 
jouw grenzen een bepaalde weg opleggen. Met lastige gegevens kan je 
nog steeds vele kanten uit, kan je vele zijwegen inslaan. Je keuzes 
worden vaak meer bepaald door de context en de mensen die je 
daarbinnen ontmoet dan door je fysieke grenzen.  
Naast het klassiek chronologisch doorlopend levensverhaal, kan je je 
autobiografie schrijven in de vorm van een dagboek, een brievenboek 
(brieven aan de volgende generaties), een beeldenboek of een 
verzameling teksten en beelden en eigen tekeningen of in de vorm van 
een reisverhaal of als een groot avontuur.


Sommige mensen schrijven een autobiografictie. Dan vertel je een 
verhaal in de derde persoon. Je vertelt het leven van iemand die een 
andere naam draagt dan de jouwe maar in werkelijkheid gaat het 
ganse verhaal wel over jou. 


Een voorbeeld is de autobiografictie van Erasmus waarin hij het 
verhaal vertelt van Florentius (alias Erasmus zelf).  
Goethe schreef dat hij zijn eigen gevoelens had uitgeleend aan het 
personage Werther, om zo het verhaal levensechter te maken.


Daarnaast bestaat er ook de autobiografictie als een sterk verzonnen 
verhaal. Het lijkt dan alsof de autobiografie een leven verteld maar het 
is voor een groter gedeelte fictie of een sterke verdraaiing van feiten. 

-  -89 versie 17.0



15. Je thema-gericht verhaal


In plaats van je leven chronologisch te bekijken kan je het thema-
gericht aanpakken. Je kunt een vaste tijdsindeling loslaten en kijken 
naar hoe jij belangrijke zaken in je leven hebt beleefd. Je kijkt dan 
naar je leven met de Kairos-tijd, je belevingstijd. 


Een verhaal rond het thema ‘Wachten’ of ‘In de rij staan’


Ik sta aan Leuven Station op de bus te wachten. De bus had er nu 
moeten zijn maar … ze is er niet, ze zal vijf minuten later komen staat 
op het infoscherm. Naast mij staat een jonge vrouw. Ze is erg onrustig 
want ze gaat weer te laat komen op het werk, zegt ze. Om de dertig 
seconden kijkt ze op haar smartphone. Even later komt een moeder 
aangelopen die zenuwachtig is omdat haar kleuter dringend moet 
plassen. “De bus is er dadelijk en dan zijn we snel thuis.” hoor ik 
haar zeggen. Dan zie ik een oudere man staan, rustig lezend in een 
boek. Het is een boeiend boek, zo maak ik op uit zijn houding. Hij 
staat niet in de rij en  wacht niet. Wanneer de bus eindelijk aankomt, 
zeven minuten later, kijkt hij verwonderd op. Voor hem lijken de 
minuten in een snel tempo voorbij te zijn gevlogen. Wanneer hij het 
boek in zijn tas stopt zie ik de titel: Dood nabij. Dat is het boek van 
Steven Laureys, de neuroloog. Ik heb het ook gelezen. Ja, boeiend. 
Je kunt op elk moment van je leven de tijd nemen om rustig te 
‘wachten’. Wanneer heb ik staan ‘wachten’ ? Waarop?


Belangrijke thema’s komen in vele levens vaak terug, ze vragen steeds 
opnieuw aandacht, ze geven kleur aan je keuzes en beslissingen, ze 
kenmerken zich door meer ‘toevalligheden’. 
Ga op zoek naar zaken die jij hebt beleefd als erg belangrijk, 
spannend, uitdagend, vreugdevol of als droevig, pijnlijk, angstig, … 
los van de duur. Je kunt vreugde of verdriet beleven in een paar 
minuten en die jaren met je meedragen. Welke gebeurtenissen raken je 
vandaag nog steeds erg emotioneel, sociaal of intellectueel? Wat 
maakt dat jij je blij voelt, droevig, fier of verlegen? Bekijk de 

-  -90 versie 17.0



ervaringen die de grootste impact hebben. Bekijk de beslissingen die 
je hebt genomen en die het meeste impact hebben gehad. Ga na welke 
ontmoetingen je leven fundamenteel hebben veranderend om het even 
hoe lang of hoe kort die hebben geduurd. Welke personen die 
overleden zijn of nog leven hebben iets bijgedragen in hoe jij vandaag 
je leven be-leeft? Wat zijn kenmerken van jou die steeds op de 
voorgrond komen? Hoe uiten die zich? 
Noteer vervolgens de thema’s die terugkomende voorvallen in jouw 
leven met elkaar verbinden. Het zijn wellicht thema’s die jou reeds 
van in je jeugd bezig houden. Ik hoor thema’s als: ‘Mijn liefdes’, 
‘Voortdurend leren’, ’Mijn gezondheid’, ‘Ik en mijn familie’, ‘Leven 
met de natuur’, ’Verhuizen’, ‘Een huis bouwen’, ‘De zaken afmaken’, 
’Initiatieven nemen’, ‘Tegenslagen overwinnen’, ‘De hoogste top 
bereiken’, ‘Zorgen voor anderen’, enz. Enkele voorbeelden uit mijn 
eigen leven: ‘Mijn talenten ontwikkelen’, ‘Synchroniciteit’, ‘Pad-
vinder zijn’, ’De ondernemer in mij’, ’Reizen’, ‘Het belang van mijn 
context’, ‘Bijzondere ontmoetingen’, ‘Blijven leren’, ’Op zoek naar de 
bron van gedachten’, ‘Mijn bijzonder brein’, ‘Me kunstzinnig uit-
drukken’.  
Een thema-gericht levensverhaal hoeft helemaal niet volledig te zijn. 
Je hoeft niet alle gebeurtenissen op te sommen. De volgorde wordt 
bepaald door de verschillen in kracht van de thema’s. Start met de 
thema’s die jouw leven het meeste kenmerken. 
Welke thema’s drukken uit wie jij écht bent geworden? Hoe hebben de 
belangrijke thema’s in je leven zich tot nu toe gemanifesteerd en 
ontwikkeld? Hoe verhouden de verschillende thema’s zich tot elkaar? 
Welke thema’s zijn met elkaar verbonden? 

-  -91 versie 17.0



16. Je geheime verhaal


Je levensverhaal vertellen, of beter, de leidraad van je levensverhaal 
schetsen op basis van een ‘geheim’ is een gewaagde zaak. Het kan een 
familiegeheim zijn wat een grote stempel heeft gedrukt op jouw leven 
of een persoonlijk geheim. Dat geheim hoeft niet noodzakelijk te slaan 
op ‘vréselijke gebeurtenissen’, het kan ook gaan om een ogenschijn-
lijk ‘gewone’ gebeurtenis (of gebeurtenissen) die niettemin zéér 
bepalend is geweest voor je leven en dat je nooit met iemand hebt 
gedeeld, … tot op vandaag. 
Bij een familiegeheim zijn er anderen bij betrokken (ouders, broers of 
zussen) die al of niet op de hoogte zijn van hoe groot de impact is 
geweest van dat geheim op jouw (en hun leven). Bij het op deze 
manier schrijven van je levensverhaal dien je veel aandacht te hebben 
voor het inzetten van meerdere ‘talen’ en je taalgebruik (dagelijkse 
taal? zorgvuldig? nauwkeurig? metaforisch? …).  24

Ik ga er vanuit dat alvorens je begint aan het schrijven van ‘mijn 
geheime verhaal’, je dat verhaal reeds tig keren aan jezelf hebt verteld. 
Telkens je het vertelde heb je gebeurtenissen buiten jou verbonden 
met emoties in jou, pijnlijke emoties. Het is als jaren rouwen voor een 
zeer betekenisvol pijnlijk verlies, vaak is het ‘levend verlies’ omdat 
dat wat je verloren bent nog steeds ‘levend’ aanwezig is. . Het is 25

aangewezen om alvorens je geheim openbaar te maken, je rouwproces 
te bespreken met een rouwdeskundige of een psycholoog. Het is nodig 
om je rouwproces te ‘aanvaarden’ en te ‘doorleven’ (dit betekent niet 

 Terug naar de paragraaf ‘In welke taal of talen vertel je je verhaal?’24

 Mai-Britt Guldin & Carlo Leget, Verlieskunst, over verlies, rouw en existentiële groei, 25

Boom 2024 De schrijvers bekijken het ‘leven’ en ‘rouwen’ dynamisch, systemisch.  
Zij ontwikkelden een integratief procesmodel voor rouwen en verlies waarin zij vijf  
dimensies integreren: fysieke, emotionele, cognitieve, sociale en spirituele dimensie.

-  -92 versie 17.0



het te stoppen, want rouwen eindigt niet) alvorens je ‘geheime 
verhaal’ wereldkundig te maken. Dit kan je tevens helpen bij de vraag: 
Wat levert het mij op om dit geheim prijs te geven? of Wat levert het 
anderen op dat ik dit prijsgeef? of Hoe help en steun ik anderen net 
door mij kwetsbaar op te stellen en mijn geheim prijs te geven?  
Eens je je geheim hebt uitgeschreven en gedeeld, bestaat er geen 
‘geheim’ meer. Je mag je dan verwachten aan de meest uiteenlopende 
reacties, anderen zullen je daar op aanspreken, je troosten, je 
verwijten, vragen stellen (gepaste en ongepaste), ongepaste hulp 
aanbieden, enz. 
Hoe dan ook, wanneer je de tijd voelt om ‘mijn geheime verhaal’ te 
vertellen, toon je moed en dat verdient waardering. 

-  -93 versie 17.0



17. Je bijdrage-verhaal


Het levensverhaal van een bekende voetballer kan men niet vertellen 
zonder in te gaan op het verhaal van de club(s) en de teams waar hij 
heeft gespeeld. Omgekeerd kan het ook moeilijk, het verhaal van een 
club of een team vertellen zonder iets te zeggen over déze speler. 


De vraag kan voor ieder levensverhaal worden gesteld: bij mijn ligt ik 
mijn verhaal uit mijn ‘groep’ (= mijn familie, mijn job, mijn 
onderneming, mijn club, mijn gemeenschap) of schets ik mijn verhaal 
vanuit mijn ontwikkeling met de ‘groep’ én omgekeerd?  
Wanneer je je verhaal schrijft kan je je volledig focussen op je eigen 
persoontje of je kan vertrekken vanuit het verhaal van de ‘groep’ waar 
jij deel van uitmaakt(e). Dan is jouw levensverhaal een onderdeel van 
een ruimer verhaal. Je kan het accent leggen op de invloed van de 
‘groep’ op jouw ontwikkeling of je kan vertellen over jouw bijdrage 
aan de ontwikkeling van de ‘groep’. 
Voor veel mensen is dit naar het einde van hun leven een belangrijke 
zaak: “Wat heb ik bijgedragen aan de ontwikkeling van … ?”, “Mijn 
leven is zinvol in de mate ik een wezenlijke bijdrage heb kunnen 
leveren aan de ontwikkeling van …” 
Jouw (levens)bijdrage hoeft niet gericht te zijn op grootse acties ten 
voordele van de ganse ‘groep’ om gezien en gewaardeerd te worden 
en dus verteld te worden als een bijdrage. Ieder leven, hoe bescheiden 
ook, krijgt een andere waardering wanneer je dit ziet als vanuit het 
perspectief van een bijdrage aan een groter geheel.


Wanneer je bv. veertig jaar hebt gewerkt in de keuken van een 
bejaardenhuis heb je - gezien vanuit het perspectief van het welzijn 
van mensen - een belangrijke bijdrage geleverd aan het geheel. Je kan 
dan jouw verhaal vertellen aan de hand van het verhaal van het 
bejaardenhuis en zijn bewoners en je relatie met hen.


-  -94 versie 17.0



Wanneer je als leerkracht vijfendertig jaar in dezelfde school voor de 
klas hebt gestaan zijn jouw ontwikkeling en die van de school en van 
de leerlingen verstrengeld. Je kan dan kiezen vanuit welk perspectief 
je (afwisselend) je levensverhaal schrijft.


“Elke jongere die ik het leven heb kunnen redden of alleszins heb 
kunnen verbeteren, gaf me het gevoel dat ik zinvol bezig was.”, zei de 
oude, vermoeide straathoekwerker. Zijn levensverhaal en dat van de 
jongeren zijn één verhaal.


Op haar zeventigste werkte ze nog als huismoeder voor haar kinderen, 
hun partner en de kleinkinderen. Haar levensverhaal kan je pas echt 
waarderen binnen het verhaal van het gezin. 

-  -95 versie 17.0



18. Je verhaal van nu


Een verhaal dat aansluit bij het thema-gericht verhaal is het nu-
verhaal. Dit vertrekt van de overtuiging dat alles wat belangrijk is in 
je leven nu aanwezig is, op dit ogenblik, waar jij je nu bevindt, wat je 
nu doet. Relevante gegevens uit het verleden zitten verankerd in je 
lichaam, ze tonen zich in je overtuigingen vandaag, in je actuele 
aanpak, je streven, je relaties en in al je handelingen groot en klein. 
Indien een voorval uit het verleden vandaag niet meer wérkt, geen 
invloed meer heeft op wat je nu doet, is het eigenlijk niet meer jouw 
verleden. Dat kan een mooie herinnering zijn maar is niet meer 
verbonden met jou. Je hebt het dan volledig losgelaten. Dat hoort bij 
een vroegere versie van je ‘zelf’. Wat baat het om te vertellen wie je 
was of wat je deed indien dit geen enkele relatie meer heeft met wie jij 
vandaag bent?  
De toekomst is er nog niet, toch zit in jou vandaag niet alleen je 
verwerkte verleden maar ook je innerlijke bewegingen naar morgen: 
je dromen, je streven, je wens om iets te realiseren. Dit alles heeft 
impact op wat je nu doet en hoe je het doet. In die zin zit jouw 
toekomst actief in jou. ‘Toekomst’ is niet het doel dat eens zal bereikt 
worden (of niet). De toekomst is de weg daar naartoe, je volgende 
stap, morgen, en die kan in een andere richting lopen dan je gisteren 
dacht. Iedere dag bereik je iets met de stap die je zet, met wat je die 
dag doet (dus ook dat wat je uitstelt, nalaat te doen, beslist niet te 
doen). Wanneer je diep en nauwkeurig kijkt zie je in de laatste 
vierentwintig uren je ganse leven en zou je hierover een boek van 500 
bladzijden kunnen vullen. Dat is zo voor elke dag van je leven. Het 
nu-verhaal is altijd een momentopname. Je vertelt het vandaag, 
morgen vertel je misschien een ander verhaal. 

-  -96 versie 17.0



19. Je inspiratie-verhaal


Je kunt weggaan van de uiterlijke aspecten van je leven en je blik 
richten op de inspirerende, of geestelijke, of filosofische, of spirituele, 
of kunst-zinnige, of ondernemende aspecten van je bestaan.  
Wie ben jij doorheen de ontwikkeling van je gedachten, overtui-
gingen, filosofische inzichten, via je kunstzinnige uitingen of 
ondernemende initiatieven? Wat kan je de anderen vertellen over 
jezelf via je kunstzinnige uitdrukkingen (gedichten, proza, tekeningen, 
schilderijen, beelden, foto’s, video’s)? 
Welk beeld van jouw innerlijke wereld bied je aan, wil je aanbieden? 
Wat is jouw bijdrage aan de mensen in je onmiddellijke omgeving, of 
aan de groepen waarin je actief bent, of aan de ruimere gemeenschap? 
Op welk terrein van de menselijke ervaring wil jij iets nalaten? 
Draag er zorg voor om reeds tijdens je leven de uitdrukkingen van je 
innerlijke wereld te delen. 
Voor het inspiratie-verhaal geldt er geen formeel tijdsverloop. Hanteer 
de Kairos-tijd om al dan niet een geordend je verhaal te tonen. Want 
het inspiratie-verhaal is veeleer tonen dan vertellen. Maak het 
duidelijk voor diegenen die je werk ontmoeten dat er een lijn in zit of 
misschien juis niet, of dat er sprake is van ‘periodes’ dan wel of het 
één lange vloeiende ontwikkelingslijn is ofwel een heerlijke chaos van 
verstrengelende draden, takken, struiken en bomen. Denk er aan 
Kairos-tijd is ‘beleefde beweging’ en dan vertel je van verschillende 
richtingen, meerdere mogelijkheden, je kracht, je energie, verschillen-
de ritmes, intervallen, vertragingen, je tempo, breuken, momenten van 
stilstand of stilte, de ‘ruimtelijk beleefde tijd’ van je leven. 
Het is mijn overtuiging dat zeer veel mensen iets kunnen nalaten dat 
inspirerend is voor anderen. 

-  -97 versie 17.0



20. Je eindelevensverhaal


Je eindelevensverhaal is een klein laatste geschenk dat je wilt nalaten. 
Het makkelijkst gebeurt dit door een ‘buitenstaander’ in te schakelen, 
iemand die niet rechtsreeks betrokken is bij wat je gaat vertellen. Het 
is iemand die zeer goed kan luisteren, respectvol, niet oordelend, 
empathisch en die jou gerichte vragen zal stellen. Je voert dan met 
haar een gesprek dat daarna in een geschreven eindelevensverhaal 
wordt uitgewerkt.   26

Dat gesprek, het eindelevensgesprek, heeft de vorm van een interview 
waarbij de interviewer een respectvolle afstand houdt en zorgt voor 
een veilig klimaat zodat je alle ruimte krijgt en niet wordt beïnvloed in 
je woorden en je oordelen. De interviewer zal met gerichte vragen je 
helpen naar de kern van de zaak te gaan. Het is de bedoeling dat je 
rustig even terugblikt op het geheel van je leven, kijkt wat belangrijk 
is om na te laten, dat je vooruitblikt op wat je nu voor je ziet en zo een 
levensbalans opmaakt. Dat kan op anderhalf uur afgewerkt worden, 
het doel is immers niet dat je je ganse leven vertelt of dat jullie een 
‘therapeutisch’ gesprek voeren. De interviewer zal jou geen goede 
raad geven of oplossingen voor herinneringen aan moeilijke situaties. 
Het gesprek zou je wel een ‘gevoelsinterview’ kunnen noemen, het 
gaat over jouw geleefde en beleefde leven, over het afscheid dat eraan 
komt, het moeten loslaten en achterlaten van geliefden, over het 
benoemen van sterven en de dood en wat dit voor jou betekent. Het 
gaat over je vreugdes en je angsten, je dankbaarheid en je spijt, het 
gaat over schoonheid, hoop en liefde. Het gaat over moeilijk te 
verwoorden zaken die (eindelijk) de ruimte krijgen om uitgesproken 

 In deze paragraaf zijn meerdere citaten verwerkt uit: Hilde Ingels & Michèle Morel, De 26

verbindende kracht van eindelevensverhalen, OWL Press 2023.  Zie vzw Amfora

-  -98 versie 17.0

https://amfora.be


en neergeschreven te worden. Je voelt je gehoord als volwaardig mens 
en erkend in je eigenwaarde. 
De interviewer draagt er zorg voor dat het vertellen van jouw verhaal 
rust brengt voor jou. Het uiteindelijke doel is dat datgene wat je 
achterlaat als een geschenk kan worden ontvangen. Na een goed 
eindelevensgesprek ontstaan vaak openingen voor andere waardevolle 
gesprekken, met partner, kinderen, vrienden en zorgverleners, die om 
verschillende redenen tot nu erg moeilijk of zelfs niet mogelijk waren.  
De interviewer zal jouw verhaal uitwerken in een geschreven tekst en 
zich daarbij beperken tot de belangrijke zaken: de essentiële zaken van 
je verhaal, in het gepaste perspectief, met mildheid verwoord, 
enigszins in balans. Het zullen niet steeds woordelijk jouw uitspraken 
zijn want de interviewer heeft ook geluisterd naar dat wat je bedoelde 
te zeggen, terwijl toch jouw toon en jouw stijl in de tekst doorklinkt. 
Het resultaat is een kort verhaal in de ik-vorm: je eindelevensverhaal. 
De interviewer zal je de gelegenheid geven om de tekst na te lezen 
maar het is uitdrukkelijk niet de bedoeling dat jij de tekst nog gaat 
‘verbeteren’. Je eindelevensverhaal wordt gepresenteerd in de vorm 
van een boekje, al of niet met foto’s. Indien jij dat wenst kan het op 
meerdere exemplaren worden gedrukt, zodat bv. je partner en kinderen 
of kleinkinderen een eigen exemplaar als geschenk van jou kunnen 
ontvangen. Zo’n geschenk kan van onschatbare waarde zijn bij hun 
rouwproces en kan erg verbindend werken.


Een eindelevensverhaal blijft een momentopname verbonden met de 
context waarin je het hebt verteld, het is niet ‘hét definitief oordeel- 
over jouw leven. Zie het verhaal als het aanbieden van wat vandaag je 
gedachten en gevoelens zijn, om te vertellen wat nauw aan je hart ligt, 
waar je dankbaar voor bent, wat je spijt, wat je de anderen toewenst, 
wat je ziet als ‘zinvol leven’.


-  -99 versie 17.0



21. Je Laatste Reis-koffer


Het begrip ‘Laatste Reis’ roept bij jou misschien op wat reeds 
duizenden jaren geleden werd gezien als een reis naar het land na de 
dood. Tienduizend jaar geleden (of wellicht vroeger) kreeg de 
overledene geschenken mee in het graf. Meer dan drieduizend jaar 
geleden was er de enorme ‘koffer’ die Toetanchamon meekreeg na 
zijn overlijden (1322 BCE). Mensen in Azië hebben reeds eeuwenlang 
een huisaltaar of een schrijn waar ze voorwerpen van de overledene 
bewaren als aandenken, om hun verhaal te kunnen vertellen. Sinds de 
vorige eeuw staan er ook foto’s  op het altaar.  
Stel je voor dat jij voor de laatste keer, en nu definitief, gaat verhuizen 
naar een zeer ver land, bv. naar Australië. Je mag één kleine reiskoffer 
met herinneringen meenemen. Wat stop je er in? 
Je Laatste Reis-koffer is een kistje, een doos, een reiskoffertje, een 
handtas of een rugzak. Het is een voorwerp voor wie achterblijft 
wanneer jij overlijdt en dat iets wezenlijks uitdrukt van jezelf. Dit is 
veel meer en concreter dan je testament opmaken en achterlaten. In de 
koffer steek je die voorwerpen die werkelijk essentieel zijn om jou te 
kunnen kennen na je afscheid, datgene waarvan jij vindt dat het best 
mag worden gekoesterd. Dat kunnen kleine voorwerpen zijn, sieraden, 
een boekje, een briefje, een tekstje, enz. Je kunt beelden, klanken, een 
melodie of een uitvoering op een cd of een usb stick zetten.  
Je zorgt er op deze manier voor dat je na je overlijden nog een 
positieve en actieve invloed kunt hebben op de mensen waarmee je 
sterk verbonden was; je geliefde, je kinderen, je klein-kinderen, je 
vrienden of de mensen in de gemeenschap waarin je actief was. 
Via het materiaal in de koffer kies je of je een verleden-verhaal 
vertelt, “Dit was ik” (dan steek je het verleden in je koffer) of je 
laatste nu-verhaal, “Dit ben ik” (dan steek je het heden in je koffer) of 

-  -100 versie 17.0



een inspiratie-verhaal “Dit biedt mijn inspirerend leven jou.” (dan 
steek je iets voor hun toekomst in je koffer). 
Voor de mensen die jouw koffer krijgen kan dit een (her)ontdekkings-
reis worden, meer dan een herinneringsportret, wanneer ze nieuwe 
perspectieven op jouw leven krijgen of zaken vernemen die je tot nu 
toe voor jezelf hebt gehouden. Het boeiende van een koffer is dat het 
meer dan je vermoedt als een schatkist zal worden gekoesterd. Het 
grote voordeel van de koffer is dat je niet alleen een tekst achterlaat 
(zoals bij een biografie of een autobiografie) maar dat je in je koffer 
voor-werpen steekt die de anderen kunnen vastnemen, voelen, ruiken, 
bekijken, zelfs gebruiken misschien. De uitdaging bij het aanbieden 
van dit laatste geschenk bestaat er in je verhaal zo helder mogelijk te 
maken. Wanneer je bv. een foto of een souvenir in je koffer stopt roept 
dit herinneringen op maar bij mensen die er niet bij waren vraagt het 
om uitleg. Het is nodig om bij ieder voorwerp te vertellen wat dit voor 
jou betekende, hoe jij wilt worden herinnerd of hoe je wilt dat ze er 
mee omgaan of er van leren.. Help de ‘ontdekker’ om de dingen te 
plaatsen in het juiste kader, in het kader van jouw leven zoals jij er op 
hebt gereflecteerd. 
Een koffer of een doos is beperkt in omvang. Dat is goed, want dat 
dwingt je om tot de kern van de zaak komen = jouw leven en jouw 
bijdrage aan het leven op aarde. Wat was je bijdrage en wat geef je 
door als zorg voor de toekomst? De beperkte inhoud vraagt om het 
essentiële mee te delen, dat wat jou écht kenmerkt, dat wat jou écht 
bezorgd maakte, dat wat je hebt geleerd, dat wat nog ‘eeuwen’ voor 
inspiratie kan zorgen.


Je laatste geschenk zal de mensen die je verlaat of je nabestaanden 
helpen bij hun rouwproces. Zij blijven achter en wat je in jouw koffer 
steekt kan zorgen voor steun, voor troost, voor antwoorden en vooral 

-  -101 versie 17.0



voor het rustig kunnen loslaten in de zekerheid dat het goed was dat je 
er was tussen hen. 

-  -102 versie 17.0



22. Je na-verhaal verteld door anderen


Zolang je invloed hebt op anderen, tijdens en na je leven, concreet, 
leef je in anderen. Je levensverhaal is pas helemaal ‘voorbij en 
gesloten’ wanneer niemand meer iets over jou vertelt, wanneer je bent 
vergeten. Zonder invloed door materiaal van jou ‘versteent’ het beeld 
dat anderen van jou hebben, het wordt een vastgeroeste herinnering 
die is stil blijven staan in de tijd, op het moment van de laatste 
ontmoeting; een vergeelde foto die toevallig vele jaren later wordt 
gevonden; gebeurtenissen die niemand zich meer kan herinneren.  
Wanneer je niet kiest om zelf iets achter te laten, zullen de nabestaan-
den zelf een keuze moeten maken. Je vrienden zullen nog een tijdje 
allerlei anekdotes over jou doorgeven. Maar hoe lang? Ga zelf eens na 
hoe vaak je twee jaar na hun overlijden nog denkt aan een overleden 
grootmoeder, grootvader, oom of tante, een vriend. Ga eens na welk 
souvenir dat aan hen behoorde jij nog bezit en wat het jou nu nog 
doet. Welke verhalen vertel je over hen, wanneer, en waar steunen die 
verhalen op? Welke verhalen vertellen anderen over hen en hoe 
verschillen die van jouw verhaal?  
Zo zal het ook met jouw leven verlopen wanneer je niets onderneemt. 
Een na-verhaal kenmerkt zich als een onsamenhangende, ongeordende 
verzameling van meningen, roddels en oordelen van anderen. De 
meeste verhalen vallen (gelukkig?) wel stil na enkele jaren.


Er wordt hoe dan ook een na-verhaal verteld, zelfs al heb je wél iets 
achtergelaten en heb je iedereen een mooi beeld of een souvenir 
bezorgd. In dit geval zal het na-verhaal wel anders klinken, het kan 
dichter aansluiten bij wat jij hebt geschonken. 

-  -103 versie 17.0



“Het gevoel dat je uniek bent en gescheiden van de anderen 
is een optische illusie van het bewustzijn.” 

(A.Einstein)

-  -104 versie 17.0


	Je leeft in verhalen, enkele algemene kenmerken
	Je ademt verhalen in en uit
	Verhalen voldoen aan menselijke behoeften
	Elk verhaal is opgebouwd uit ‘feiten’, maar welke?
	Niet één verhaal vertelt alles over alles
	Diverse patronen van menselijk gedrag

	Je leven is een bundel korte verhalen
	Je bent een verhalenverteller
	Je levensverhaal is niet je levensloop
	Vanuit welk perspectief vertel jij over jezelf (en over anderen) en vertellen anderen over jou?
	Hoe beleef jij de vier dimensies in je leven?
	Vier sociale behoeften
	Wat is de ‘context’ van je leven?
	Wat betekent ‘tijd’ in jouw leven?
	Je ontwikkelt tussen rust en onrust
	Je levensverhaal is een netwerk van verhalen
	In je levensverhaal zitten stukjes van anderen
	Overal grenzen
	Hoe her-inner je gebeurtenissen?
	Hoe ‘waar’ is jouw verhaal?
	Wie vertelt dit verhaal? - Je zelfbeeld

	Je levensverhaal vertellen
	Wat levert het vertellen van je levensverhaal op?
	Met welke verhaallijn schets je je leven?
	Op drie verschillende manieren je verhaal vertellen
	Hou je rekening met wetmatigheden of fasen?
	Meerdere vormen zijn mogelijk
	Is dit één verhaal of een bundel van meerdere verhalen of een hoofdstuk in een groter verhaal?
	In welke taal of talen vertel je je verhaal?
	Zoek je hulp?

	Tien vormen voor je verhaal
	Je biografie
	Je autobiografie (of autobiografictie?)
	Je thema-gericht verhaal
	Je geheime verhaal
	Je bijdrage-verhaal
	Je verhaal van nu
	Je inspiratie-verhaal
	Je eindelevensverhaal
	Je Laatste Reis-koffer
	Je na-verhaal verteld door anderen


